
Коваленко Наталья Геннадьевна

ORCID: 0000-0002-5397-316Х 

кандидат философских наук 

доцент, кафедра иностранных языков и культуры речи, Санкт-Петербургский государственный аграрный
университет 

196601, Россия, г. Санкт-Петербург, пушкин, ул. Петербургское Шоссе, 2А, оф. 2403 

nataly6707@mail.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Коваленко Н.Г. — Философско-религиозное творчество Л.Н. Толстого как исходное начало в культуре
Серебряного века // Философская мысль. – 2023. – № 5. DOI: 10.25136/2409-8728.2023.5.39123 EDN: LYJWYN
URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39123

Философско-религиозное творчество Л.Н. Толстого как
исходное начало в культуре Серебряного века

Статья из рубрики "Философия культуры"

DOI:

10.25136/2409-8728.2023.5.39123

EDN:

LYJWYN

Дата направления статьи в редакцию:

07-11-2022

Аннотация: В данной работе рассматриваются особенности философско-религиозного
творчества великого русского писателя и мыслителя Льва Николаевича Толстого как
родоначальника отечественной культуры Серебряного века. Аргументированно
излагается тезис автора настоящей статьи о том, что творчество Толстого как
художественно-образное, так и публицистическое было пронизано религиозным
содержанием, что и составило родовую специфику культуры Серебряного века. Для
Толстого культура базируется на духовно-нравственных началах, которые неотделимы от
христианско-религиозного обоснования, что и составило предмет настоящего
исследования. Целью работы стало выявление и анализ таких основополагающих
категорий философии Толстого как христианская любовь и социальное ненасилие.  
Любовь по Толстому – знаковый фрагмент религиозного мировоззрения, а
непротивление злу насилием выступает социально-нравственным компонентом, который
единственно может разорвать порочный круг социального и индивидуального зла в
человеческом обществе. Для доказательства своих философских обобщений Толстой
широко применяет историко-культурную методологию и как рационально мыслящий
человек использует картезианскую парадигму приоритета разумности и доказательности.

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

46

https://e-notabene.ru/fr/rubric_578.html


Безусловная вера Толстого по характеру своему глубоко рационалистична, что хорошо
иллюстрируется его приверженностью моральному утилитаризму или нравственному
прагматизму. Проблемы и содержание статьи актуальны в свете тех задач, которые стали
глубоко насущными сегодня в сфере воспитания подрастающих поколений. Выводы
работы значимы не только в историко-философском плане, но они вносят свой вклад в
обоснование идеи о значимости религиозного сознания для современного Российского
социума.

Ключевые слова:

философия непротивления, религия Толстого, любовь, ненасилие, как философские
категории, культура, Серебряного века, религиозно-символическая направленность,
исканий художников, философов Серебряного века

Введение

Одной из важнейших особенностей культуры Серебряного века стала акцентуация на
значимость философских и нравственно-религиозных начал в её содержании. Это
определялось в первую очередь своеобразной трактовкой феномена культуры со
стороны великого русского писателя, мыслителя и религиозного реформатора Льва
Николаевича Толстого. Советский историк философии, академик В. Ф. Асмус в своих
работах подчеркивал, что ключевой особенностью мировоззренческих установок
Толстого, его взглядов на жизнь и образа мыслей, являлось углубленное знание,
осмысление и тончайшее восприятие, чувствование культуры, а также критический
подход к оцениванию и анализу культуры, бытовавшей в то время в странах Западной
Европы и принятой в русской среде. С точки зрения Толстого, как в отечественном, так и
в западных социумах наблюдалось серьезное противоречие, заключавшееся в
расхождении между официально декларируемым пред назначением и реально
существовавшим статусом культуры, к которой следует отнести искусство, научно-
техническую и образовательно-просветительскую сферы. По его мнению, основной
целью существования и развития культуры являлось служение большинству, то есть
простым людям незнатного происхождения – в первую очередь, рабочим и крестьянам,
направленное на удовлетворение их насущных потребностей. Однако в тогдашних
реалиях, повсеместно распространенных в пореформенной России, пользоваться
плодами культуры преимущественно могли лишь люди, имеющие образование, капитал
или относящиеся к высшему сословию, то есть интеллигенция, буржуазия и аристократия
[1. с. 41]. Как философ советского времени, Асмус сосредотачивает внимание на
социологической трактовке культуры, её значения в социально-классовом понимании.
Для Толстого же ведущей была духовная наполненность культуры как явления народной
жизни. В этом он продолжает классическую традицию отечественной философии,
которая была неразрывно сопряжена с религией, духовностью, соответствующим
мышлением и христианскими взглядами, и поэтапно развивалась – от славянофильской
концепции «цельного разума» к заменившему ее затем «конкретному всеединству»,
разработанному B.C. Соловьевым, а в последующем и к «идеал-реализму»,
укоренившемуся с наступлением ХХ века [2. с. 144], то есть в рамках отечественной
культуры Серебряного века.

Методология

Цель предлагаемой вниманию читателя данной работы заключается в том, чтобы по-

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

47



новому посмотреть на динамику отечественной культуры рубежа XIX – XX веков, которая
в исследовательской литературе обозначается как культура Серебряного века. В
творчестве Л.Н. Толстого, ставшего основоположником этой культурной эпохи данная
динамика выразилась в христианской категории любви и философского концепта
ненасилия. Методологически в статье широко используется культурно-исторический
подход, картезианская парадигма и идеи о современности как Я-субъективности. Также
автор опирался на философское наследие историков отечественной философии. Новизна
исследования заключается в рассмотрении культуры, человека и бытия в их диалоговой
целостности, где культура связана с особым статусом субъекта как творца и носителя
культуры. Субъектность стала в историко-культурном аспекте отличительным свойством
русской культуры Серебряного века имеющим и сегодня уникальную ситуацию
перманентной современности.

Основная часть

В культуре, по Толстому, основополагающим моментом должны стать ценности духовного
порядка и, в первую очередь, ценности нравственно-религиозного характера. Это
порождалось теми реалиями исторического и духовного содержания, что
сформировались в России пореформенного периода. Россия того времени – это страна,
находящаяся в русле модернизационных процессов. Они охватили экономику,
социальную жизнь в целом и, конечно же, духовную культуру. Интерес к религиозной
составляющей культуры – общий для отечественных мыслителей рубежа столетий.
Характерен он был, например, для В.С. Соловьева, В.В. Розанова и других. Профессор
А.Я. Кожурин пишет о Розанове, что именно христианство как религия, а конкретнее –
проявление божественности и присутствие Бога в повседневности, окружающем мире и
обычной жизни, являлось основным предметом интереса этого ярчайшего представителя

отечественной философской мысли [3, с. 408].

В оценке современного ему российского и западноевропейского общества Толстой
основной упор делал на тот факт, что ключевым недостатком экономической системы,
базирующейся на принципах капитализма, является отчуждение результатов людского
труда и отсутствие связи между непосредственной трудовой деятельностью работника,
его телом и духовно-нравственным началом. Также он считал, что искусственное
отсоединение человеческого социума от окружающей природы, утрата единения с ней,
уход «с земли», как и отчуждение от плодов собственного труда, имманентно присущи
современному образу жизни, во многом порожденному буржуазией. В нашей стране
новые культурные веяния и общественные преобразования в значительной степени
затронули русские сёла и деревни, в которых постепенно разрушался старый
патриархальный уклад, семейственность, отмирали привычные способы ведения
хозяйственной деятельности, упразднялись обычаи сосуществования в крестьянской
общине как традиционном сельском «мире». Рушились духовно-нравственные скрепы

жизни русского человека [4.].

Русский писатель не сомневался в том, что корни нравственного падения и морального
несовершенства, отказа от религиозности и принципиальной порочности буржуазного
общества зиждутся в исчезновении вековечной природной связи, на протяжении многих
тысячелетий существовавшей между людьми и землей. Внимание Толстого
концентрируется на рассмотрении и детальном анализе ряда явлений, свойственных
любой экономике – денег как платежного средства, феномена профессиональной
специализации, то есть разделения труда, а также пагубности присущей капитализму
эксплуатации работников. Он приходит к выводу, что деньги хотя и позволяют людям

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

48



свободно покупать товары и обменивать свой труд в рыночных условиях, параллельно
выступают ключевым инструментом финансово-экономического принуждения. Причем
подобное положение дел, по убеждению писателя, автоматически складывается в любой
стране с существующей развитой денежной системой. Таким образом, деньги встают на
службу системе принуждения, а, следовательно, утрачивают первоначальное
предназначение и больше не способны полноценно выступать ни в роли инструмента
рыночного обмена, ни в качестве меры ценности, поскольку плоды личной
созидательной трудовой деятельности могут быть произвольно, беззаконно и
насильственно отобраны у индивида [5. с. 267]. Феномен насилия становится одним из
главных объектов осмысления противоречий социальной жизни со стороны философии
Толстого.

Противовес насилию, по Толстому, мировоззрение и мировосприятие ненасилия. Если
мировосприятие можно охарактеризовать как эмоциональное видение мира, то
мировоззрение характеризуется устойчивой рациональной составляющей. Целая
философская система формулируется им как учение о ненасилии. Современный
петербургский исследователь С.В. Алябьева пишет об этой философии, что основным
началом для писателя является Бог, отличающийся непостижимостью для человеческого
разума и без которого мир не может существовать. Под ним Толстой подразумевает
особый закон существования Вселенной, находящий отражение в древнегреческой
культуре как Логос, а в философии Древнего Китая аналогом этой категории является
Дао. Мы полагаем, что центральным аргументом в рамках разделяемой писателем
философии ненасилия можно назвать принципиальное согласие с идеей существования
Господа как обязательного элемента Вселенной и жизни в ней. Однако сам писатель
рассматривает Господа не с точки зрения христианской религии, а скорее с позиций
философии. Для Толстого Он олицетворяет собою духовность и в некотором роде
противостоит телесности, вещественности, материальности этого мира, однако при этом
именно одновременно Он и порождает его, делая возможным само его существование.
Таким образом, без обезличенного философского Бога, бесконечного во временном и
пространственном измерении, не может существовать Вселенная, при этом он находит
выражение во всем, что окружает нас. Характерной отличительной чертой
проповедуемого писателем учения о ненасилии, также выступающей в роли его
фундаментального обоснования и одного из базисов, можно назвать отношение Толстого
к человеческому естеству, восприятие внутренней сути индивида, знание и осмысление
специфики его жизнедеятельности, социализации в окружающем социуме и
поведенческих особенностей, а также осознание и чувствование его глубинной и
всесторонней взаимосвязанности с мирозданием. Писатель был убежден в том, что
человеческое «я» не ведет к отделению, обособлению от мира, всего происходящего в
нем и непосредственного окружения, а напротив, отвечает за объединение индивидуума
с человечеством в целом [6. с. 17-20]. Антагонизм феномена ненасилия в жизни
человека – это практика насильственных деяний и в первую очередь со стороны
государства. Поэтому Толстой в силу духовно-нравственных причин не приемлет
современное ему цивилизационное устройство.

По Толстому в историческом процессе сложилось три главные формы насилия:
солдатство, то есть государственное насилие, выражающееся в виде принудительного
призыва солдат на службу в армию; земельный налог, причем поддержку процессу его
сбора с народонаселения обеспечивали военные; всеобщее прямое и опосредованное
налогово-податное обложение. Толстой считал, что любые действия насильственного
характера, которые применяют вооруженные солдаты против мирного, невооруженного
населения, оправдываются тем, что это якобы требуется, чтобы защитить родину от

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

49



вражеских супостатов, обеспечив безопасность страны, однако реальная суть его совсем
иная и, в конечном счете, сводится к простому покорению, завоеванию людей
агрессорами и насильниками. В частности, государство, насильно отбирая земли у
крестьянского сословия в пользу знати на условиях семейного наследования,
оправдывалось тем, что этим оно награждает последнюю за сохранение и поддержание
некоего общественного блага, однако в реальности это поработило и закрепостило
крестьян в интересах правящего класса при поддержке военных. Также Толстой
подчеркивал, что обложение податями для его современников является самой
актуальной формой насилия, атакующей их имущественные права и свободы, ставящей
под угрозу личное благосостояние и независимость и оправдываемой всё тем же мнимым
поддержанием всеобщего блага [5. с. 289].

В современной исследовательской литературе по истории российской государственности
это получило название – становление «служебно-домашней цивилизации». Профессор
П.И. Смирнов в своей работе упоминает, что, когда в Российской Империи на трон
взошел Александр I, в стране более явно и активно начали проступать отличительные
черты, свойственные служебно-домашней цивилизации. Это во многом было вызвано не
только правлением нового императора, но и принятым его предшественником Петром III
законом «О золотой вольности дворянства», начавшим действовать уже позднее, во
времена императрицы Екатерины II. Такой факт объясняется освобождением
дворянского сословия от обязанности служить отечеству в армии с параллельным
сохранением существовавших ранее сословных привилегий [7. с. 134]. Как же именно
выглядят родовые черты этой цивилизации? Во-первых, доминирование ценностей
«общества» над ценностью «личности». Во-вторых, доминирование служебной
деятельности над деятельностью личностно-ориентированной. В-третьих, доминирование
инструментальных ценностей – дисциплины и долга [8. с. 420-421].

Толстой как философ считает, что культура многогранна и в ней значима роль науки, но
она выполняет специфический заказ существующей цивилизации – обманывать
население, делать всё, чтобы оно оставалось темным, необразованным и суеверным, не
было способно самостоятельно отыскать истину и достичь благосостояния. Русский
мыслитель рационален в своих теоретических построениях, но в то же время для него
главное в науке – это этические ценности. Раскрывая смысл социального заказа на
научное знание, он утверждает, что наука выполняет функцию, строго противоположную
официально декларируемым целям, и способствует сокрытию взаимосвязей,
существующих между различными физическими, химическими, природными и иными
феноменами и явлениями, а также их реальной сути и смысла. При этом в научной
литературе, по мнению Толстого, невозможно найти ответы как на элементарные, так и
на наиболее значимые, животрепещущие вопросы, а сами ученые и все, кто
непосредственно связан с академической сферой, склонны избегать прямых ответов на
задаваемые вопросы и напротив, уходят в пространные рассуждения касательно вещей,
мало связанных с проблематикой рассматриваемой темы [5. с. 282]. Если по Гегелю

философия или совокупное научное знание является квинтэссенцией культуры [9], то, по
мнению русского философа, сутью культуры выступает религиозно-нравственная сторона
общежительства.

Отсюда роль центральной культурной ценности, с точки зрения писателя, отводится
любви, чьим базовым элементом является принцип непротивления. Он был убежден, что
именно это важнейшее чувство – любовь – является своего рода замковым камнем
каждого существующего верования и религии. Спецификой конкретно христианства
является тот факт, что в нем было явно и строго оговорена ключевая отличительная

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

50



черта любви, при отсутствии которой она становится принципиально невозможной. Эта
характерная черта заключается в непротивлении злу насилием [10. с. 264]. Любовь
вкупе с непротивлением выступают в роли духовного базиса, фундамента, на котором
зиждется культура человечества, а также они раскрывают и в значительной степени
обуславливают, предопределяют суть нравственности. Толстой полагал, что культура,
базирующаяся на духовно-нравственных началах, является противоположностью
современной цивилизации, чьим основополагающим принципом является идеализация
насилия и принуждения, и таким образом находится в оппозиции к ней. По Толстому,
основными движущими мотивами культуры насилия является безудержная тяга к
обладанию и бесконечным наслаждениям, а это неизбежно ведет к зарождению и
укоренению в людях крайнего эгоизма, стяжательства, избыточной чувственности и
материализма, делает их алчными, эгоцентричными, развращенными и приземленными. В
своем труде «Что же нам делать?» автор сетует, что та жизнь, которую ведут его
современники, вступает в жесткое противоречие не только с духовно-нравственными
началами, но и с самой человеческой физиологией. При этом никто не думает о том, как
устранить эти язвы цивилизации – напротив, огромные интеллектуальные усилия
прилагаются для того, чтобы убедить общество в нормальности и правильности
сложившегося положения дел. По мнению Толстого, каждая из составляющих того, что
его современники подразумевали под культурой, включая научные дисциплины, разные
виды искусств и прогресс в социальной сфере, по сути, являются лишь стремлением
запутать и одурачить людей, избегая удовлетворения их реальных требований,
обусловленных врожденной человеческой нравственностью и духовностью. По Толстому,
даже гигиенические и медицинские правила и новшества являются лишь обманом,
неспособным удовлетворить реальные нужды, обусловленные естеством и физиологией
человека [5. с. 386].

Писатель полагал, что современная ему цивилизация ориентируется на сферу
материального и рукотворного. В силу этого она прагматична и утилитарна, поэтому он
считает мотивированным, закономерным и логичным переход к моральному
утилитаризму, то есть, в сущности, к нравственному прагматизму,который в культурно-
философском разрезе с точки зрения автора имеет непосредственное отношение к
рационализму и концепции нравственного опрощения. Хотя в целом утилитарная
философия в западном её понимании ориентирована на моральные ценности поведения
и поступка, связанные с идеей полезности, полезность трактуется, однако, как
интегральное удовольствие именно общественной группы и социальное счастье, а не
только в индивидуалистическом смысле. Этика утилитаризма в социальных (групповых)
аспектах развивалась Адамом Смитом, Джереми Бентамом и Джоном Стюартом Миллем.
Однако Толстой по-своему трактовал эту концепцию, сделав основной упор на то, что
культуру следует переориентировать на первоочередное удовлетворение нравственных
потребностей каждого конкретного индивидуума, таким образом, приведя ее в
соответствие с человеческими ценностно-моральными ориентирами и в какой-то степени
переведя на рельсы индивидуализма. По мнению И.A. Ильина, ярчайшего представителя
русской литературы, философии и публицистики, такие взгляды Толстого были
обусловлены кризисным состоянием, наблюдавшимся в исповедующих христианство
социумах и их культурной сфере. Таким образом, корни толстовства берут свое начало в
деградации и разрушении культуры, в значительной степени взращенной на
христианстве, однако проходящей поэтапную дехристианизацию и во многом утратившую

изначальную связь с этой религией [11].

Толстой полагал, что обрести подлинность и неподдельный характер культуре поможет
опора на нравственность и религиозность, а также ориентация на духовные идеалы.

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

51



Такое отношение к смысловому наполнению и истинному предназначению культуры
переняли все видные деятели Серебряного века. В рамках толстовства культура
наделяется рядом неотъемлемых признаков, перечисленных ниже:

1. Основным фундаментом является сопричастность индивида к Божественному началу,
жизнь в гармонии с природной средой обитания и окружающим социумом. С данной
точки зрения Толстой рассматривает человеческую личность в виде уникальной
совокупности внешних и внутренних качеств.

2. Культура находит выражение не только непосредственно в искусстве, но и в научно-
образовательной и религиозной сфере. Причем каждая из вышеперечисленных сфер
жизнедеятельности обязана проводить в жизнь некоторую идеологию, котораябы
способствовала объединению разных индивидов, наций и этносов, а максимально
полноценно выполнить подобную функцию способна лишь этика любви и непротивления.
Вот почему основным назначением культуры является продвижение высших идеалов и
всестороннее способствование духовному росту и самосовершенствованию не
толькоотдельных людей, но и человечества в целом.

3. С учетом вышеперечисленных обязательных для Толстого признаков истинной
культуры, он закономерно остро критиковал как современную ему культуру во всех ее
проявлениях, так и науку с официальной религией. Хотя его взгляды на эти стороны
жизни вполне можно назвать нигилистическими, однако они полны оптимизма и надежды
на развитие и улучшение.

Всесторонне и аргументировано критикуя существовавшую в то время буржуазную
культуру, писатель яростно противостоит тем ценностям вездесущего материализма,
которые навязывались развивающимся нарастающими темпами научно-техническим
прогрессом. В начале XX столетия это особо отразилось в работах О. Шпенглера,
прошедшего через окопы Первой мировой и вынужденно, под гнетом пережитого опыта,
серьезно поменявшего собственное мировоззрение и убеждения, отраженные в его
философии через разработанную им концепцию развития культур и цивилизаций. Также
по причине перенесенных военных тягот он подверг полному пересмотру и
переосмыслению и существенно отредактировал, внеся множество поправок в уже

написанный II том ключевого труда всей жизни – книги «Закат Европы» [12].
Проанализировав вступительную часть 2-го издания – пролог автора, содержащий
сокращенный пересказ сути его двухтомного труда, можно увидеть, сколь сильное
воздействие война и послевоенные годы оказали на философско-исторические взгляды
Шпенглера. Поскольку война носила глобальный, международный характер и в той или
иной степени затронула все страны и континенты, она внесла корректировки и в
мировоззрение мыслителя, определив специфику его подхода к истории цивилизации,
выразившуюся в реконструкции истории «фаустовского духа» (О. Шпенглер). Как пишет
современный историк философии A.B. У сачев, отечественная историософия имеет
собственную специфику, в ней четко прослеживается путь от уникального к
универсальному, при этом факт осмысляется как часть универсального. Напротив, в
немецкой традиции философии истории присутствует противоположная отличительная
черта – путь от универсального к уникальному, сопровождающийся анализом того,
какова эффективность конкретизации различных терминов, представлений, теорий и
концепций при рассмотрении разных исторических событий [13. с. 191].

Роль ведущего культуробразующего фактора, с точки зрения писателя, следовало
отвести сознательной и трудоемкой работе человеческого интеллекта, ориентированной
на личностный рост и духовно-нравственное самоусовершенствование, а также

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

52



непосредственно сопряженной с осуществлением созидательной деятельности
хозяйственного характера. Отсюда закономерно вытекало, что в качестве культурного
эталона организации социума следует использовать уклад крестьянской общины,
базирующейся на патриархальности, семейственности и коллективном земледелии, не
имеющей сословно-классовой структуры, однако при этом достаточно независимой,
устойчивой и самоуправляемой, а потому не нуждающейся в системном аппарате
насилия, то есть государстве. И здесь мы видим определенную преемственность Толстым
идей Н.Я Данилевского об особенностях славянского (русского) способа
жизнедеятельности, связанного с сельской общиной, где ведущей стороной является

деятельность нравственно-экономическая [14]. А с другой стороны – приверженность
Толстого концепции нравственного анархизма, которая подробнейшим образом

разрабатывалась М.А. Бакуниным и П.А. Кропоткиным [15].

Также писатель акцентирует внимание на том, что в разные эпохи, в разных странах и
социумах представления о смысле человеческого существования и идеалах могут
значительно отличаться и в немалой степени зависят от имевшегося тогда религиозного
сознания, наиболее ярко отражаемого самыми образованными, интеллектуальными,
талантливыми и прогрессивными представителями общественности, однако в той или
иной степени ощущаемого и разделяемого всеми, кто к ней принадлежит. По мнению
Толстого, подобным сознанием религиозного характера проникнут любой социум [15. с.
152], откуда следует, что ценность искусства и его значимость для людей неразрывно
сопряжена с религиозностью, другими словами, существованием общепринятых высших
идеалов, на которые могут ориентироваться художники, и которые они открыто и
искренне отражают в собственных произведениях.

Толстой не сомневался в том, что религиозное сознание является универсальным
феноменом, присущим любому социуму, независимо от исторической эпохи,
географического положения и иных аспектов, и именно оно, по его мнению,
непосредственно обуславливало восприятие и несло ответственность за оценку эмоций,
содержащихся в произведениях искусства. Также оно способствовало выделению,
вычленению и продвижению из общей массы безграничного многообразия
художественных произведений лишь тех, что максимально отвечали духу,
эмоциональному настрою и нравственным ориентирам конкретной эпохи [15. с. 152].

Хотя Толстой всесторонне критиковал искусство, его утилитаризм и не принимал его
связи с современной материалистической цивилизацией, претензии писателя к этой
сфере жизнедеятельности были обусловлены неспособностью искусства полноценно
сыграть свою истинную роль в культуре. Поэтому было бы неправильно считать, что
Толстой отрицал искусство, скорее, он сетовал, что оно не способствует духовному
росту, нравственному развитию и самосовершенствованию человека. Такое же
отношение у мыслителя было и к тогдашней науке, которая, с его точки зрения, утратила
подлинную суть и предназначение, пойдя по ошибочному пути, и больше не помогает
общественной трансформации, общечеловеческому прогрессу и умственному развитию
отдельных людей, а напротив, стремительно насаждает дикарство [5. с. 364]. Таким
образом, Толстой впрямую возлагал на творцов – деятелей искусства – ответственность
за духовно-нравственное развитие людей, потребляющих их произведения.

Выводы

В качестве выводов укажем:

1. Критически анализируя тогдашнее общество и цивилизацию, Толстой называет и

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

53



рассматривает их основные отличительные черты с двух точек зрения: социально-
культурной (рыночно обусловленное разделение труда, профессиональная
специализация, эксплуатация трудового народа капиталом, научно-технический
прогресс ) и нравственно-религиозной (утрата веры в Бога, духовности и высших
идеалов, бессовестность, насилие, ориентация на материальное потребление, сведение
смысла жизни к получению разнообразных удовольствий) . Ключевыми характеристиками
тогдашней социально-экономической сферы писатель полагал излишнюю прагматичность
иориентацию на утилитаризм.

2. Фундаментом разработанного Толстым учения о ненасилии является критический
подход к оценке разных форм принуждения со стороны государства и его аппаратов, что
идеологически породнило писателя с анархистами Бакуниным и Кропоткиным. Толстой
всесторонне анализирует недостатки и изъяны тогдашнего государственного строя,
которые, с его точки зрения, во многом порождены утилитаризмом, ориентацией на
прагматизм, утратой высших идеалов и общепринятых жизненных ценностей.

3. Тогдашнее искусство Толстой критиковал с нескольких позиций: писателя не
устраивал его условный, преимущественно утилитарный и стандартизованный характер,
отсутствие искренности и духовности, отказ от высокохудожественных и
высоконравственных идеалов, ориентация на потребителя, неспособность вызывать
преображение человеческой личности и содействовать ее развитию. Словом, Толстой
еще в те времена описал ключевые отличительные черты, свойственные феномену
массовой культуры.

4. Толстой был уверен, что религиозное сознание является неотъемлемой частью
каждого социума и в любую эпоху оно непосредственно влияет на оценку и восприятие
людьми эмоционального содержания, транслируемого произведениями искусства.
Основным фундаментом культуры, с точки зрения Толстого, является любовь, которую
люди испытывают друг к другу, и связанный с нею принцип непротивления злу насилием.
Писатель считал, что духовность предопределяет суть и обуславливает назначение
культуротворческой деятельности, выступая в роли замкового камня, консолидирующего
воедино всю общечеловеческую культуру.

Библиография

1. Асмус В.Ф. Мировоззрение Толстого. – В кн.: Асмус В.Ф. Избранные философские
труды, т. 1. М., 1969. 416 с.

2. История русской философии / Под общ. ред. проф. А.А. Замалеева. СПб:
Издательский дом С. – Петербургского государственного университета, 2012. 354 с.

3. Кожурин А.Я. «Египетский» Розанов // Картина человека: метафизика,
культурология, коммуникация: коллект. монография. СПб.: Изд-во РГПУ им. А.И.
Герцена, 2020. С. 402-418.

4. Арефьев М.А. Русская культурология: политико-правовые и социально-
экономические аспекты / Арефьев М.А., Давыденкова А.Г., Козлова Т.И.:
Монография. СПб-Пушкин, 2016. 361 с.

5. Толстой Л.Н Что же нам делать? Полное собрание сочинений в 90 томах. Т. 25. М.:
Художественная литература. 1938. – 925 с.
http://www.tolstoy.ru/creativity/publicism/971/ (дата обращения 26.08.2022 г.)

6. Алябьева С.В. Учение о ненасилии Л.Н. Толстого: философские основания. //
Ключъ. Философско-общественный альманах Российского общества реалистической
философии. Вып. 12 . СПб. Сухум, 2018. С.17-20.

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

54



7. Смирнов П.И. Слово о России: Беседы о российской цивилизации. СПб., 2004. 324
с.

8. Смирнов П.И. Постижение России: взгляд социолога. СПб., 2020. 574 с.

9. Гегель Г.В. Философия права: [Пер. с нем.] / Георг Вильгельм Фридрих Гегель;
[Авт. вступ. ст., с. 3-43, и примеч. В. С. Нерсесянц]; АН СССР, Ин-т философии. М.:
Мысль, 1990. 524 с.

10. Толстой Л.Н Круг чтения. Полное собрание сочинений в 90 томах. Т. 41. М.:
Художественная литература. 1938. 612 с.
http://www.tolstoy.ru/creativity/publicism/971/ (дата обращения 26.08.2022 г.)

11. Ильин И.А. Основы христианской культуры; Путь духовного обновления / Иван
Ильин. СПб.: Шпиль, 2004 (ГПП Печ. Двор). 351 с.

12. Шпенглер О. Закат Европы.-Ростов-на-Дону: Феникс, 1998. 637 с.

13. Усачев А.В. Русская историософия и Германская философия истории: сходство и
различие моделей // Фигуры истории, или «общие места» историографии. Вторые
Санкт-Петербургские чтения по теории, методологии и философии истории / Отв.
ред. А.В. Малинов. СПб. 2005. С. 183-193.

14. Данилевский Н.Я. Россия и Европа. М.: Книга, 1991. 573, [1] с.

15. Арефьев М.А. Социально-политическая философия русского анархизма:
диссертация ... доктора философских наук: 09.00.10. Санкт-Петербург, 1992. 319 с.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Настоящая статья посвящена достаточно хорошо проработанной теме анализа
философско-религиозного творчество Л.Н. Толстого и анализа его влияние на как
культуру Серебряного века, которое автор рассматривает как исходное начало этой
культуры. Можно даже сказать, что достаточно сложно что-то новое выявить в этой
тематике, но в то же время необходимо отметить, что позиция автора достаточно
интересна, восходит к анализу многочисленных источников и стоит подчеркнуть, что в
настоящее время обращение к данной тематике достаточно актуально, принимая во
внимание культурные и социально- политические реалии нашего времени, когда
обращение к духовным скрепам российской государственнности приобретает все
большее значение.
Религиозная философия в России всегда пользовалась большим влиянием, за
исключением периода советской истории. Ее развитие в XIX в. прошло несколько
этапов. Сначала на идеях русского православия и монархизма появились славянофилы.
Их сменили почвенники, которых называют эпигонами славянофильства. Почвенники
породили религиозное реформаторство XIX в. (Достоевский и Толстой). Его
закономерным итогом явилась волна богоискательства — течения в религиозной
философии, которое было направлено на переосмысление важнейших религиозных
истин. Нередко их трактовка совершенно не совпадала с догматами церковного
богословия. Этап богоискательства, именуемый иногда русским духовным Ренессансом,
начинается примерно в конце XIX в., а заканчивается в начале XX в. В этот период
происходит новая поляризация русской мысли: с одной стороны, религиозная
философия, устремленная к духовным исканиям; с другой — материалисты —
последователи Фейербаха, Маркса и Энгельса, устремленные к революции. Наиболее

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

55

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


значительные религиозные философы этого этапа: Л. Н. Толстой, Н. Ф. Фёдоров, В. С.
Соловьёв, Н. А. Бердяев, С. Н. Булгаков, С. Л. Франк, Н. О . Лосский, Л. И. Шестов, П. А.
Флоренский и некоторые другие.
В 60—70-е гг. XIX в. углубляется кризис официальной церковной идеологии. Церковь
стремится укрепить свое учение. В 1856 г. появляется сборник «Православно-
догматическое богословие» (митрополит Макарий). В ответ нарастает волна
религиозного реформаторства, представленного двумя течениями мысли:
почвенничеством и толстовством.
Выдающийся русский писатель и мыслитель Лев Толстой (1828—1910) выдвигает идею
создания новой практической религии, основанной на учении Христа, но очищенной от
церковности и пустой веры в загробное блаженство. Философскую опору он находит в
раннем христианстве (арианстве), восточных религиях и учениях европейских
философов Нового времени — Руссо, Шопенгауэра, Фейербаха.
Центральный вопрос в философии Толстого, который он ставит в «Исповеди» (1879), —
это вопрос о смысле жизни. Как решают его люди светского круга? Одни живут в
неведении, не видят зла и бессмысленности жизни. Другие идут по стопам Эпикура:
зная о бессмысленности жизни, не думают об этом, а стремятся получить от нее все
наслаждения. Третьи решают проблему самоубийством. Четвертые, зная о никчемности
существования, ни на что не решаются и плывут по течению. Однако все эти решения не
удовлетворяют запросы человеческого разума п оставляют вопрос о смысле жизни
открытым.
Толстой приходит к выводу, что человеческий разум не способен решить этот вопрос.
Только неразумная, иррациональная вера снимает проблему смысла бытия и
вдохновляет человека к жизни во имя искания Бога. Эти искания приводят человека на
тропу самосовершенствования, братской любви к другим людям и обретению
индивидуального бессмертия, когда его сознание сливается с сознанием других людей,
что и является проявлением абсолютной сущности Бога.
Чем же принципиально отличается религия Толстого от церковного православия? Во-
первых, он воспринимает Христа не как Бога, которому «надобно молиться», а как
духовного человека, утвердившего высшие этические заповеди, которым необходимо
следовать. Главная из них — учение любви и его практическое применение в
непротивлении злу насилием. Церковь, убежден Толстой, несет ответственность за то,
что люди не поняли этого учения. Это во-вторых. В-третьих, церковь за отвлеченной
метафизикой забыла этику Нового Завета, а они неразрывны. Именно поэтому она
благословляла рабство и несправедливости властей. И, наконец, в-четвертых, Толстой
призывает обратиться к раннему чистому христианству. Церковь отреагировала на
духовное реформаторство мыслящего писателя резко и неконструктивно. 
Работа написана хорошим литературным стилем, присутствует обращение как к взглядам
сторонников позиции автора, так и к разбору аргументов оппонентов, опирается на
достаточно обширный список литературы и, возможно, вызовет интерес у определенной
части аудитории журнала.

10.25136/2409-8728.2023.5.39123 Философская мысль, 2023 - 5

56


	Философско-религиозное творчество Л.Н. Толстого как исходное начало в культуре Серебряного века

