
Скороходова Татьяна Григорьевна

ORCID: 0000-0001-6481-2567 

доктор философских наук, кандидат исторических наук 

профессор, Пензенский государственный университет 

440046, Россия, г. Пенза, ул. Красная, 40, каб. 12-218 

skorokhod71@mail.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Скороходова Т.Г. — Этическая мысль Бенгальского Возрождения: неоиндуистские концепции (1880–1910) //
Философская мысль. – 2023. – № 9. DOI: 10.25136/2409-8728.2023.9.41051 EDN: VGYEKE URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=41051

Этическая мысль Бенгальского Возрождения:
неоиндуистские концепции (1880–1910)

Статья из рубрики "Этика"

DOI:

10.25136/2409-8728.2023.9.41051

EDN:

VGYEKE

Дата направления статьи в редакцию:

20-06-2023

Дата публикации:

05-09-2023 

Аннотация: Развитие этической мысли неоиндуистскими философами в Бенгалии XIX –
начала XX вв. описано в статье на основе герменевтического прочтения текстов
Бонкимчондро Чоттопаддхая, Свами Вивекананды и Ауробиндо Гхоша. С одной стороны,
неоиндуистские мыслители продолжают линию критики Раммохана Рая в отношении
морального состояния, сознания и поведения в индийском обществе. С другой стороны,
они создают собственные этические концепции, где сообразно своему пониманию
индуизма представляют индуистскую нормативную этику. Исследование впервые
демонстрирует становление индийской этики Нового времени в концепциях бенгальских
неоиндуистских мыслителей, которые являются действительными основателями этики как
философской дисциплины в Индии. Вырастая из местной традиции экзегезы священных
текстов, неоиндуистские концепции этики являются новыми адогматическими
интерпретациями местной религиозной этики в широком контексте Нового времени.
Мыслители Бенгальского Возрождения совершили интеллектуальный прорыв в области

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

19

https://e-notabene.ru/fr/rubric_539.html


этики. Результаты их интеллектуальной работы были следующими: 1) выведение в
дхарме на первый план морали, чтобы обозначить этическую проблематику как
значимую в мысли и практике; 2) определение универсальности морального сознания
индуизма как его сути; 3) нормативная этика и её императивы и правила были
представлены как установленные и закреплённые в древнеиндийских священных
текстах; 4) в образах мудрецов и эпических героев, а также в их поучениях, найден
этический идеал; 5) этические нормы и идеалы практически ориентированы на критику
общественной морали и на будущее развитие.

Ключевые слова:

Современная индийская философия, Бенгальское Возрождение, неоиндуизм,
Бонкимчондро Чоттопаддхай, Свами Вивекананда, Ауробиндо Гхош, дхарма, священные
тексты, нормативная этика, мораль

В современной индийской философии среди разнообразных областей исследования
одной из значимых дисциплин признаётся этика, которую Индийский совет философских

исследований (Indian Council of Philosophical Research) отнёс к приоритетным [1, с. 25].
Однако как самостоятельная философская дисциплина, имеющая объектом мораль, а
предметом — представления и добре и зле, моральные принципы и нормы, идеалы
должного поведения, сущее моральное поведение, этика является в Индии довольно
молодой областью знания, особенно на фоне истории индийской философии как таковой.
Этическая мысль в полном смысле слова формируется здесь только в период Нового
времени. «Твёрдое убеждение в том, что этика составляет неотъемлемую и важнейшую
часть индийской философии, что, согласно принципам последней, постижение
реальности находится в органической связи с процессом нравственного

усовершенствования человека» у Т. М. П. Махадевана [2, с. 296], как и аналогичные идеи
у других философов Индии ХХ в. стали вполне привычными после трудов мыслителей
Индийского Ренессанса XIX — начала XX вв. разных регионов Британской Индии и
наследовавших им деятелей науки и культуры периода до обретения независимости в
1947 г.

Интеллектуалы Бенгалии стали первопроходцами в создании и развитии этической
мысли: их усилиями были прочитаны и интерпретированы священные тексты индуизма и
созданы представления о высокой этике, происходящей из строгого и возвышенного
монотеизма У панишад, и о моральном содержании индийской социокультурной традиции.
У казанием на высокие нормы должного морального поведения мыслители первого
периода Бенгальского Возрождения (1815–1857) создали почву для обоснования
необходимых социальных реформ и шире – для морального усовершенствования
общества. На первом этапе развития этической мысли (1815–1870) были созданы метод
открытия морали и нормативной этики в традиции через адогматическую интерпретацию
авторитетных текстов (Раммохан Рай) и модель движения мысли от речений о морали и
предписаний к созданию этического идеала, явно не соответствующего реальности, но
открывающего перспективу морального возрождения (Дебендронатх Тагор).
Интеллектуалы Брахмо Самаджа применили этическую перспективу для анализа
социальных проблем повседневности и так актуализировали необходимость воспитания
морального сознания соотечественников.

Развитием своим этическая мысль Бенгалии и во многом всей Индии обязана

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

20



представителям неоиндуизма, формирующегося как направление в религиозной
философии и комплекс духовных движений с конца XIX в. [3–5]. «Брахмоизм и новый
индуизм принесли в нашу жизнь прежде не воспринятую ценность — этическую ценность,
— подчёркивает Нирад Чоудхури, анализируя сложности морального сознания и
поведения соотечественников-неоиндуистов. — Индуистское общество, или, мне не
хотелось бы судить так огульно, та его часть, в которой моральное поведение
регулируется единственно традицией, не имела никакого сознания моральных проблем.
Оно в самом деле было во всём и вся настолько суеверным, что исходя из этого не

воздвигло алтаря морали даже как Неизвестному Богу» [6, с. 523]. 1880–1910 гг. — этап
формирования этических концепций, благодаря которым и стала свершившимся фактом в
Индии как философская дисциплина этика, так и сама идея её изначального присутствия
в истории индийской философии.

С одной стороны, неоиндуистские мыслители Бенгалии оказываются продолжателями
восходящей к Раммохану Раю нелицеприятной критики морального состояния, сознания
и поведения, которые наблюдают в повседневной и общественной жизни, – тем более
что феномен, названный у брахмоистов моральным упадком, в последней трети XIX в. не
исчез, несмотря на усилия по воспитанию общественного сознания просветителей и
реформаторов. С другой стороны, они формируют собственные этические концепции, где
представляют этику, которая и является в их понимании нормативной этикой индуизма. В
этом они продолжают решение сверхзадачи обретения нормативной этики в авторитетных
текстах традиции индуизма и потому постоянно ищут и находят в них не только
моральные императивы, но также и этические идеи, поучения и конкретные примеры
морального поведения. Метод интерпретации сохраняется, как и соотнесение с этикой
других инорелигиозных традиций.

Неоиндуистские мыслители расширяют диапазон текстов, к которым обращаются при
обосновании этики — это не только ведийский комплекс, но также тексты Махабхараты
(помимо Бхагавадгиты), философские трактаты, дхармашастры и т. д. Интерпретация
текстов традиции также варьируется от рационально-критического отношения и до
интуитивного «вчитывания» смысла в текст. Первое выражено у Бонкимчондро
Чоттопаддхая (1836–1894), который в эссе «Полигамия» заметил, что в шастрах можно
обнаружить самые разные утверждения, логически противоречащие друг другу, и
подходящих для субъектов, которые ведут диспут. К тому же индуисты в большинстве
следуют обычаям, а не предписаниям текстов: «В этом обществе народный обычай
сильнее, чем дхармашастры. Обычай, который соответствует народной практике,

является повсеместным, хотя он может противоречить шастрам…» [7, с. 73].
Противоположную позицию находим у Ауробиндо Гхоша (1872–1950) в ранних работах;
он убеждён, что в Ведах и У панишадах содержится неисчерпаемый смысл —
«глубочайшее вечное Знание, не имеющее ни начала, ни конца и лежащее в основе

извечной дхармы» [8, с. 52], и добраться до него одним лишь логическим мышлением
невозможно — требуется непосредственное видение, получаемое «в результате

йогической практики» [8, с. 53].

Хронологически первая этическая концепция неоиндуистской мысли сложилась из идей
и размышлений писателя, социолога и общественного деятеля Бонкимчондро
Чоттопаддхая. Если в социально-бытовых и исторических романах он поднимал

моральные проблемы, решение которых по сюжету отдавал своим героям [9; 10, с. 89–93],
то в публицистике и религиозно-философских трудах развивал мысли о содержании
индуистской этики, нередко опираясь на традиционные тексты и их собственное

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

21



толкование.

Поскольку бенгальская неоиндуистская мысль отличается особой интенцией
представления родной религии в этическом ключе, всеобъемлющим комплексом
духовных практик с высокими моральными устремлениями, то в ней нетрудно увидеть
смысловую преемственность с усилиями брахмоистов, продвигавших этический
монотеизм как истинное содержание индуизма. Бонкимчондро, определяя Бога как

«Морального Правителя вселенной», постоянно судящего нас по нашим деяниям [11, с.

184], в этом плане продолжает линию Раммохана Рая, хотя и принимает всё разнообразие
культов и вероучительных традиций в качестве исторически сложившихся ветвей «древа
индуизма».

В своих размышлениях о морали Бонкимчондро задаётся вопросом о подлинно
добродетельном поведении, которое отличает «истинного индуса», — заключено ли оно
в строгом соблюдении правил и обычаев, или же добродетель есть нечто совершенно
иное? Отвечая на заданную им проблему, он приводит пример знакомого брахмана-
заминдара, скрупулёзно исправляющего ритуалы омовения и богопочитания,
вегетарианца, который все жизненные силы тратит на то, чтобы разорить соседа-
фермера, лишить вдову её скудных средств, уклониться от уплаты долгов, сфабриковать
лжесвидетельство для суда, упечь невинного в тюрьму и т. п.: «…Известно, что он поёт
хвалы Богу даже при подделке документов, ведь он верит, что это поможет сделать

подделку совершенной. И этот-то человек – идеальный Индус?» [11, с. 135]. Другой ведёт
себя совершенно иначе: пренебрегает правилами питания и общается со всеми
независимо от касты, не следует ритуалам, но никогда не произносит лживых слов,
трудится на благо общества, творит добро людям, обуздывает страсти и глубоко в сердце
чтит Бога, способен к прощению, любит своих близких… Если религия не идентична
обрядам, а пребывает за их пределами, то «какие могут быть возражения против того,

чтобы признать истинным индусом второго человека?» [11, с. 135–136]. Типичное для
правоверных индуистов возражение заключается в том, что он отказался «следовать
правилам или принципам, известным из индуистских священных книг или
законодательных сборников», и потому не может быть «идеальным верующим». И тут
Бонкимчондро заявляет об уязвимости самой мысли об укоренённости индуизма в его
священных текстах – они очень разные и по содержанию, и по доступности для знания
верующими. В частности, Манусмрити хотя и признаны авторитетными, на поверку
говорят совсем не о религии, а о предписаниях мирского порядка, на поверку истины

оказывающихся варварскими и не имеющими к индуизму никакого отношения [11, с. 137].
В реальности верующие т. наз. «народного индуизма» следуют тому же Ману
избирательно, или не следуют вообще. Поэтому мыслитель выбирает истину критерием
постижения сути и содержания религии, равно как и любых текстов. Он убеждён, что
«истинная религия – в том, что способствует физическому, духовному и социальному
развитию человека. Это сущность всех религий, и это вполне ясно видно в случае с

индуизмом» [11, с. 139]. И поскольку в религии нет места для лжи, мыслитель предлагает
тщательно изучить священные писания и найти в них истинное — совместно и
самостоятельно: «Безотносительно к тому, появилась ли неправда у Ману, в Махабхарате
или даже Ведах, она остаётся неправдой и сейчас и должна быть отброшена как

противоположность религии и религиозной жизни» [11, с. 139–140].

Бонкимчондро и сам следует этому решению, особенно в анализе этического измерения
индуизма. Последний понимается как всеобъемлющая религия естественного
происхождения: «Познание сущности Абсолюта [Брахмана] и благочестивая преданность

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

22



личному Богу, взятые вместе, образуют индуизм», — пишет он и видит его упадок в
современности следствием того, что индусы сами «придали ежедневным ритуалам и

почитанию богов статус индуизма» [11, с. 71–72]. Но причины упадка есть и в той
«неправде», которая присутствует в текстах пуран и итихас, столь чтимых
ортодоксальными индуистами. В них описаны многочисленные боги, «примечательные по
характеру» — они тщеславны, эгоистичны, жадны, слабы и грешны, ведут себя ничем не
лучше, нежели «жалкие человеческие существа». Почитать таких богов — верный путь к
греховности и унижению человека. «Если индуизм вмещает в себя почитание таких
богов, его возрождение и придание ему новой жизни в настоящее время совершенно

нежелательно» [11, с. 54–55], — таков основной лейтмотив рассуждений Бонкимчондро.
Индуизм этичен, и увидеть в нём высший смысл и высшую мораль нетрудно, если
«освободить индуизм от таких иррациональных измышлений», как приписанные богам

дурные поступки, подверженность злу и страстям [11, с. 59].

Этическая концепция Бонкимчондро является итогом его герменевтики индуизма —
поиска высшего смысла в его текстах. Основу предпонимания составляет трактовка
семантики термина дхарма — при всей многозначности на первом плане у него
отождествление его с религией, моралью, добродетелью и «действиями,

согласующимися с установленными религиозными и моральными принципами» [11, с. 147],
— остальные значения («народные обычаи и повседневные практики» и «сущностные
качества объекта») скорее создают путаницу, ведут к неверным представлениям. Но
проблема эта не нова: «Наши священные тексты всегда изобиловали такими

противоречиями» [11, с. 148], — как, например, Законы Ману, где все названные

значения присутствуют в разных шлоках одной главы (I. 29 и 118) [12, с. 21, 36]. Отсюда
произошла путаница и подмена значений, равно как и превращение истинной религии в
особые религиозные практики. «Моральная жизнь становится неверно ориентированной,
обычаи — утомительными, а добродетели — тягостными, — заключает Бонкимчондро. —
Настоящее вырождение религиозной и моральной жизни в среде индусов и их

убывающая вера в этих обстоятельствах может быть справедливо этим объяснена» [11, с.

148].

Поскольку дхарма — прежде всего религия и мораль, то дхармашастры с их
множественными противоречиями и несоответствием общественной пользе (benefit) вряд
ли могут служить авторитетным источником нормативной этики, тем более в интересах
усовершенствования моральной жизни. «Рекомендации, сделанные нашими шастрами,

устарели и непрактичны для нашего времени» [11, с. 142], — замечает Бонкимчондро в
письме Бинойкришно Дебу (27 июля 1892); к тому же фактически жизнь общества и
человека не управляется дхармашастрами, и тем более они не тождественны всему
индуизму. «Подлинный индуизм исключительно терпим и открыт. И печально, что его
открытость и щедрость (liberality) была столь значительно ослаблена руками наших
законодателей… Эти законодатели индуизм не создали — индуизм вечен (sanatan) и
существовал задолго до их времени. Неудивительно, что конфликт между санатана
дхармой и дхармашастрами сейчас полностью очевиден. Где бы ни возникал такой
конфликт, каждому следует руководствоваться санатана дхармой», — заключает
мыслитель [11. с. 144].

После отказа от дхармашастр Бонкимчондро определяет в качестве авторитетного
источника нормативной этики и подтверждения сути санатана дхармы речения Кришны
об этике и морали в Махабхарате – Бхагавадгите и других книгах. Высший вид знания, а
следовательно, истинная дхарма, восходящая к Богу (Брахману), заявлены в Ведах, но

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

23



подлинное её развитие, включая моральные поучения (заповеди — utterances), она
получила в Бхагавадгите; кто бы ни был её автором — Кришна или кто-либо другой – он
увидел и разъяснил сущность дхармы лучше, чем это удавалось выдающимся

основателям других религий, среди которых Будда, Христос и Мухаммад [11, с. 153]. «В
каком бы месте мы ни обнаружили эту дхарму — будь то в Гите или других частях
Махабхараты, или Бхагавата-пуране, мы находим Господа Кришну объясняющим её. По
этой причине я чувствую, что наиболее возвышенная форма индуизма была творением

Кришны и передана им одним» [11, с. 151].

Фундаментальным основанием морали Бонкимчондро полагает фрагмент 49 главы Карна-
парвы (49: 50–51; Махабхарата): «Дхарма относится к сотворённому и сохранению всех
форм жизни», — в труде «Истинная дхарма» («Дхормототто», 1884) писатель в лучших
традициях своей эпохи добавляет смысл-толкование, пересказывая следующие шлоки:
«Ненасильственное действие есть дхармическое действие. Дхарма создана с целью
уменьшения насилия среди тех, кто склонен к его применению. И потому, что дхарма по
сути защищает жизнь, ей дано это имя (от dhārana — беречь, хранить, держать,

поддерживать)» [11, с. 152]. (Сравните в переводе с санскрита Я. В. Василькова и С. Л.
Невелевой: «Дхарму называют так оттого, что она есть опора, дхарма поддерживает
живущих. Всё, что связано с поддержанием (сущего), и есть, без сомнения, дхарма. В
тех случаях, когда алчные люди желают что-либо обрести вопреки справедливости и
спасение в том, чтоб не проронить ни слова, никогда не следует подавать голос» и т. д.
[13, с. 168–169]). Бережное отношение к жизни, «творению Бога», предпочтение ненасилия
в концепции Бонкимчондро играет роль, сравнимую с «категорическим императивом» И.
Канта — и показательно, что он цитирует ниже его труды наряду с И. Г. Фихте, Дж. С.

Миллем, О . Контом и другими европейскими философами [11, с. 143–144; 167]. Но и в
других книгах Махабхараты Бонкимчондро находит критерии морали как дхармы — в
соотнесении любых действий с истиной при стремлении к достижению человеческих
целей: «То, что поистине полезно людям, есть истина, — передаёт он одну из шлок
«Вана-парвы». — Истина — лучший метод обретения того, к чему стремится человек

(shreya). Это Истина порождает знание и общественное благо» [11, с. 152].

Выбор 49 главы Карна-парвы для истолкования морали показателен, так как
Бонкимчондро поднял проблему морального выбора, а содержанием поучений Кришны
Арджуне являются принципы выбора и примеры достойного и недостойного поведения
при следовании норме (например, честный ответ, обернувшийся гибелью преследуемых)

или её нарушении (убийство зверя, собравшегося погубить всё сущее) [13, с. 160]. В
«Ж изни Кришны» («Кришна-чаритра», 1886) мыслитель описывает решение конфликта
между Арджуной и Юдхиштхирой (старшим из пяти братьев-Пандавов), в пылу спора
оскорбившим оружие брата. Кришна удерживает Арджуну от братоубийства, подробно
разъясняя тонкости морального выбора: он зависит, по сути, от иерархии добродетелей
– одни оказываются выше других. Важна и интенция Бонкимчондро: показать, что
решение Кришны «было основано всецело на моральных принципах, известных в

местной (индийской. — Т. С.) традиции» [11, с. 163], а не изученных читателями
«западных моральных принципах». В объяснении Бонкимчондро последние выглядят
жёстко и бескомпромиссно, не допуская нарушения («недопустимость лжи»), и тогда
возможно уравнивание нарушителей нормы — например, лжеца и убийцы. На этом фоне
решение Кришны отличается замечательной гибкостью, оставляя человеку свободу
выбора истинного и следования моральному порядку дхармы. Так, в его учении
«Ненасилие — величайшая добродетель (ахимса парамадхарма)», и она выше

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

24



добродетели правдивости» [11, с. 164, 165]. Однако в реальности есть множество ситуаций,
когда непричинение вреда или смерти невозможно, или приходится отвечать насилием
на несправедливое насилие противника, что всегда разрушает праведность субъекта. И
тем более в ситуации выбора между ложью и убийством лучше сказать неправду, нежели
отнять жизнь и так нарушить высший принцип дхармы. По мысли Бонкимчондро, Кришна
явил мудрость, к которой должны прибегать в ситуациях морального выбора его
соотечественники, стремящиеся постичь дхарму. В итоге он приходит к четырём
этическим идеям, заповеданным Кришной: «1) То, что согласуется с дхармой, — истинно,
то, что нет — неистинно. 2) То, что способствует благополучию людей, — это дхарма. 3)
Отсюда следует: то, что в интересах человеческого благополучия — это истина, что
противостоит ему — неистинно. 4) Истина, определяемая так, может быть приложима ко

всем случаям» [11, с. 167].

Этика Кришны, выведенная из текста, заявлена у писателя в качестве сущности
индуизма вообще, Бонкимчондро связывает с нею прогресс народа и преодоление
упадка. Апеллируя к текстам смрити, он развивает ту же этику долга, моральной
обязанности, что и брахмоистские мыслители, и делает истолкованную таким образом
традицию залогом и условием морального возрождения соотечественников. Отсюда
дхарма трактуется как императивный долг, с исполнением которого связана вся жизнь
человека — от повседневности до стремлений к высшим целям.

В одном из очерков Бонкимчондро разбирает содержание дхармы (в значении
обязанности) в качестве отношения к себе и другим. Отвергая крайности её понимания
только как связанной с другими или только индивидуальным спасением (как «христиане
хотели бы заставить нас поверить»), Бонкимчондро подчёркивает «неразделимость и
единство», хотя отношение и к себе, и к другим уподобляет «двум её ликам», но этим не
исчерпано её содержание. «Скорее она означает дисциплинированное и прогрессивное
развитие всех наших духовных и физических способностей и качеств, – заключает
Бонкимчондро. – Дхарму следует исполнять ни ради одного лишь себя, ни ради другого,

но как обязанность, которую индивид обязан исполнять в обществе» [11, с. 155–156]. В
конечном итоге всеобъемлющая дхарма оказывается индивидуальной, или собственной
(свадхарма), личным императивным долгом, хотя и соотнесённым с общественным
благом и моральным порядком общества. При этом и моральное саморазвитие, и

исполнение долга покоятся на авторитете Бхагавадгиты [11, с. 237–238], проповедующей
незаинтересованное действие (нишкам карма), осуществляемое разными путями
(джняна, карма, бхакти).

Концепция индуистской этики, выстроенная в религиозно-философских трудах
Бонкимчондро, стала достаточно удачным представлением нормативной этики как
неотъемлемой и значимой составляющей родной религии, с серьёзным потенциалом
возрождения морали и духовной жизни соотечественников — благодаря, с одной
стороны, её вечности, древности и авторитетности, а с другой – её современному
звучанию на фоне инокультурных версий этики, прежде всего условной западной
(христианской). Выводя на первый план тексты Махабхараты, Бонкимчондро делал
выявленные в ней этические идеи более доступными восприятию индуистов, а Кришну –
проповедником высокой религиозной этики, объясняющим сложности реального
морального выбора и наставляющим в вечной и современной дхарме. Нельзя не
заметить, что этическая концепция Бонкимчондро выстроена (осознанно или интуитивно)
во многом под несомненным влиянием этики христианской, где Иисус Христос предлагает
и разъясняет заповеди, исходящие от Бога. Считая Кришну фигурой, превосходящей
всех других вероучителей и богов в облике человека, мыслитель стремится утвердить

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

25



равнозначность и достоинство индуистской морали в её высшем проявлении – речениях
Кришны в эпосе. Так или иначе, интерпретации религии и морали Бонкимчондро
ориентированы на внутреннюю аудиторию — бенгальскую и англоговорящую индийскую,
в основном без обращения к зарубежной, и мотивированы желанием содействовать
моральному возрождению соотечественников.

Обращение к обеим аудиториям – индийской и мировой – очевидно во всех философских
размышлениях Свами Вивекананды (светское имя Норендронатх Дотто, 1863–1902) —
общественного деятеля и религиозного мыслителя, духовного ученика Рамакришны
Парамахамсы (1836–1886). В отличие от Б. Чоттопаддхая, Вивекананда много выступал в
странах Америки и Европы, разъясняя западной аудитории особенности индийской
цивилизации, религий, мысли и культуры, но также обращался и к соотечественникам,
стремясь вовлечь в их работу духовного и социального возрождения в условиях
современного мира. И неоиндуистская этическая мысль получает особый импульс
развития благодаря обращению Вивекананды к вопросам морали и ценностей – начиная
с первых его выступлений на заседаниях Всемирного Парламента религий (сентябрь
1893 г.) и лекций («Четыре йоги», 1893–1896). Особенности его этической концепции,
создаваемой в выступлениях и статьях обусловлены, с одной стороны, убеждением во
всеобщей основе человеческой природы и единстве бытия, которым никак не

противоречит его многообразие [14, т. I, 41], а с другой — пониманием индуизма как
всеобъемлющей религии, сутью которой является веданта — одновременно и «сущность
знания Вед», их вершина (У панишады), и религия, проникающая все направления и

традиции, и философия (даршана) [14, т. III, с. 119–120, 324, 326]. В этом свете этика и
моральные установления индуизма полагаются Вивеканандой связанными с вечными
духовными законами, которые открыты в Ведах, представляющих собой
«сконцентрированную сокровищницу духовных законов, открытых разными людьми в
разное время. …Моральные и этические и духовные отношения между душами,
индивидуальными явлениями и Отцом всех душ, были до того, как их открыли, и

останутся, даже если мы забудем их» [14, т. I, 6–7]. Эти законы открыты ведийскими
мудрецами и составляют суть индуизма.

В этической концепции Вивекананды присутствует два уровня: общее представление об
этике как универсальном феномене и особая интерпретация этики индуизма, основанная
на текстах традиции и ведантистском подходе.

В лекциях «Джняна-йога» Вивекананда описывает этику как результат отказа человека
от попыток выразить Бесконечное (Бога, Бытие, Моральный закон и т. п.) через
конечное. Во всех религиях есть стремление человека возвыситься до идеала, который
каждая из них по-своему воздвигает как форму и цель, однако достичь его
чувственными и телесными усилиями невозможно; на отречении (renunciation) от
подобных попыток строится основание этики: «Никогда не было этического кодекса,

который не заявлял бы своей основой отречения» [14, т. II, 62]. Полемизируя с западным
утилитаризмом, Вивекананда отверг попытки выводить законы этики из идеи пользы,
считая, что «без “сверхъестественной”, как её называют, санкции, или без восприятия
сверхсознательного, как я предпочитаю это называть, никакой этики быть не может. Без

борьбы за бесконечное не может быть никакого идеала» [14, т. II, 63]. Заметим, что в этом
он серьёзно расходился со своим старшим современником Б. Чоттопаддхаем, не только в
первые периоды творчества [15–16], но и позже озабоченным вопросами обеспечения
счастья и благополучия в земной жизни с помощью этики индуизма. Бонкимчондро не
говорил и об отречении (вайрагья). Редукция этических взаимоотношений к пользе, как

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

26



и любые другие попытки, по мысли Вивекананды, есть только неудачное объяснение
этических законов человечества с позиций законов конкретного общества, имеющее
тенденцию обесценить этическое поведение и труд на благо общества и людей. Общий
подход философа к пониманию этики человечества укоренён в метафизическом
основании: человек истолковывается в тесной связи его индивидуального бытия с
Бесконечным (Богом, Сущим), т. е. как духовное существо, и потому смысл этики
заключён в выражении Бесконечного через возвышение над материальными интересами
и выход в другие, более высокие сферы бытия. Смысл этических законов и любой этики,
по мысли философа, заключён в отречении от Я, от индивидуализма, в отрицании
самости ради Других людей в мире и «ради глубокого выражения Бесконечного». «“Не
Я, но ты”, – всегда говорит этика. Её принцип — “Не Я, но не-Я”», — подчёркивает
Вивекананда и продолжает: — «…Вам следует ставить себя после, а других — перед
вами. Чувства говорят: “моё Я – первое”. Этика говорит: “Я должен удержаться и быть
последним”. Итак, все этические кодексы основаны на отречении; разрушении, а не

конструировании индивида в материальном плане» [14, т. II, с. 62–63]. Отсюда этика — не
цель, а средство достижения бесконечного. И в ней, как и в морали Вивекананда видит
два измерения — индивидуальное и общественное; благодаря религиозной этике и
морали проявляется «бесконечный человек» — индивид в его отношениях с
Бесконечным, началом мира, но и общество как сообщество индивидуальностей

устанавливает связь с Бесконечностью [14, т. II, с. 64].

Итак, в метафизических её основах этика может пониматься как абсолютный и всеобщий
феномен человечества, проявляющийся в духовной и социальной жизни и невозможный
без религии. На фоне такой этики мораль Вивекананда понимает скорее как комплекс
правил и предписаний поведения, вырабатываемый в рамках конкретных религий и
культур. Поэтому философ подчёркивает вариативность проявлений морали в виде
разнообразия и несходства норм в разных обществах и странах, при присутствии
всеобщих моральных стандартов, например, заповедей непротивления злу, которой учат

все великие учителя и религии) [14, т. I, с. 36–37]. Сложность общественной организации и
многообразие проявлений человеческих качеств обусловливают разнообразие
поведения и устремлений людей. И Вивекананда считает вполне правильным для
каждого человека «избрать собственный идеал и следовать ему в жизни», прилагая к
этому все свои силы, и так возможно действительное движение по пути прогресса во
всех сообществах. Однако следование идеалам, избранным другими, приносит больше
вреда, чем пользы. Вивекананда неоднократно проводит мысль, что моральные нормы –
не что иное, как средство достижения высших целей — свободы, единения с Богом и т.

д . [14, т. V, с. 282, 309–310]. На этом фоне и категория морали относительна, поскольку
прилагается к разным людям, сообществам, группам в разных обстоятельствах и разных
исторических эпохах. Поэтому абсолютная и неизменная мораль вряд ли существует;
только Бог абсолютен и неизменен, а люди и общества меняются. Вместе с тем в разных
моральных кодексах всё-таки обнаруживается сходство моральных ценностей,
восходящее к религиозной этике. Так, ценность и моральный идеал бескорыстия (и
преодоления эгоизма) Вивекананда видит в моральных системах разных религий, и
возводит его к основанию этики — отречению. Ему учат не только Веды и Бхагавадгита;
это один из великих уроков Иисуса Христа — отдать всё ради других людей и Бога и,

забыв об эгоизме, следовать пути отречения и трудиться [14, т. IV, с. 149–150].

Открытие этики индуизма и интерпретация её идёт от признания древнего
происхождения «индуистской системы морали», обозначенной в текстах шрути (Веды) и
смрити. В «Карма-йоге» Вивекананда отмечает, что особым достоинством этой этики

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

27



является как раз признание многообразия групп и индивидов внутри одного сообщества,
как и многообразия жизненных обстоятельств; отсюда — традиционная концепция
ашрамадхарма (жизненных стадий) — обучения (брахмачари), семейной жизни
(грихастха), отречения от мирских дел (ванапрастха) и аскезы (саньяса). «…В
священных книгах по этике (дхармашастрах — Т. С.) установлены различные правила
для разных классов людей», — с учётом факта, что наряду с универсальными
обязанностями каждый человек исполняет особые, сообразно социальному положению и

стадии жизненного цикла [14, т. I, с. 41–42]. При этом вразрез с традиционными
представлениями о социальной иерархии варн и джати, живущих в миру и аскетов,
Вивекананда решительно изменяет трактовку достоинства людей-носителей разных
статусов и ролей. С одной стороны, вполне традиционно философ утверждает важность
исполнения своего долга (свадхармы) и избегания чужого, вместе с непривязанностью к

результату [14, т. I, с. 64], как тому учит Бхагавадгита (2: 47–49; 3: 35) [17, с. 21, 28]. Но с
другой стороны, в подкрепление своей мысли о том, что долг каждого человека важен и
значителен («каждый велик на своём месте»), а его исполнение – сложно и

многотрудно. Вивекананда приводит большие фрагменты из «Маханирвана-тантры» [14, т.

I, 42–46], – текста, созданного в Бенгалии XVIII в. и в части предписаний для верующих
замечательно неортодоксального и гуманного. Отсюда утверждение: «Ни одна из этих
стадий (жизни. — Т. С.) по смыслу не превосходит другие. Ж изнь домохозяина вполне
достойна, как и жизнь отказавшегося от брака ради того, чтобы посвятить себя
религиозным трудам. У борщик улиц столь же велик и славен, как и восседающий на
троне царь. Лишите его трона и заставьте сделать работу уборщика – и посмотрите, как

он справится. Возьмите уборщика и посмотрите, как он будет управлять…» [14, т. I, с. 42].
На этом фоне признания равного достоинства деятельности каждого безотносительно
социальному статусу и любым другим качествам Вивекананда продолжает линию критики
Брахмо Самаджа в адрес ортодоксального индуистского понимания праведности как
скрупулёзного соблюдения ритуалов, обычаев, кастовых требований и поддержания
ритуальной чистоты.

Наиболее значимым текстом, трактующим этику индуизма, для Вивекананды была
Бхагавадгита, в которой наряду с такими путями праведной жизни верующего (марга,
или в терминах философа, «йога») — джняна (познание) и бхакти (любовь), карма-йога
названа наиболее распространённым и этически обоснованным жизненным путём (Бхг., 3
глава). Вс. С. Семенцов определил суть этики Гиты следующим образом: «Человеку
следует совершать действия, вытекающие из его семейного, религиозного и
общественного состояния и долга, абсолютно бескорыстно, т. е. не ожидая от них

никакой награды, пользы, “плода”» [17, с. 109]. Неудивительно, что тексты У панишад в
интерпретациях Вивекананды играют роль вспомогательную.

Карма-йога versus карма-канда — так можно условно обозначить содержание этической
проблемы, которую поднял Вивекананда. Принимая отречение (вайрагья) за начало
этики во всех областях жизни единоверцев, что придаёт духовное содержание любой
деятельности в любой сфере и созидает моральное сознание человека, философ
ссылается на авторитет У панишад (Брихадараньяка-уп. II. 4. 2–5) в том, что «не через

богатство, не через потомство, но только отречением достигается бессмертие» [14, т. III, с.

343]. Отречение освящает все виды действия, отношения и институты, наполняя их
духовным смыслом; потому исполнением долга достигается и свобода, и благо, и
бессмертие — в этом суть пути карма-йоги. Однако единоверцы философа предпочли
карма-канду (ритуальные действия для очищения или общения с богами) отречению и

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

28



действительно духовному деланию добра ближним («работу против зла»). Из этого

явились все социальные пороки, бедность, голод и страдания людей в Индии [14, т. III, с.

133–134, 343]. Философ адресует современников к Бхагавадгите, дающей уроки
отвержения обрядов и привязанности к внешним результатам (Бхг 2: 41–45),
несокрушимой преданности долгу и труда без привязанности: «Идея заключается в том,
чтобы быть естественными; никакого аскетизма. Идите, трудитесь, и только ум ваш не

должен быть привязан» [14, т. I, с. 465]. Карма-йога в концепции философа — не только
духовный путь, но и «система этики и религии, предназначенная для достижения

свободы через бескорыстие и добрые дела» [14, т. I, с. 111]. Великое достоинство этого
пути — в его доступности каждому, включая атеиста и агностика, поскольку всякий
человек стремится к свободе: «Свобода… есть цель всей природы человека. Каждое
эгоистическое деяние, следовательно, замедляет наше достижение цели, а каждое
бескорыстное деяние приближает к ней; и это единственное определение, которое
может быть дано морали — “Т о, что эгоистично — аморально, то, что бескорыстно —

морально”» [14, т. I, с. 110]. Более того, идущий путём карма-йоги хорошо осознаёт, что в
мире, как и в деятельности, добро и зло тесно переплетены, и поэтому следует

императиву непривязанности [14, т. I, с. 53–54].

Поскольку общим подходом к выстраивании этики индуизма у Вивекананды служит
веданта – в качестве и «завершения Вед», и философской сути индуизма, он связывает
её с идеалом адвайты – пониманием единства Бога и мира, Бога и души. «Нанося вред
кому бы то ни было, я причиняю вред самому себе. Любя кого бы то ни было, я люблю
самого себя. <…> Мы не должны вредить другим», – из вечной духовной солидарности

людей следует этика индуизма [14, т. I, с. 129–130, 251]. Истолковывая сюжеты
Брихадараньяка-упанишады (II. 5) о связи макрокосма и микрокосма в Атмане
(Абсолюте), Вивекананда говорит о его этической природе – он благ, и благо как
сущность пронизывает весь мир как любовь и счастье. Добро и зло в мире существуют
только из-за незнания людьми его истинной сущности; благо проявляется в мире и в
обществе стадиально: «Когда Он менее проявлен, это называется тьмой, злом, а когда
Он более проявлен, то названо светом. И это всё. Добро и зло – только вопрос степени,

более или менее проявленной» [14, т. II, с. 420]. По сути, это понятия, созданные людьми,
это скорее суеверия, нежели реальность, о чём Вивекананда часто говорит, рассуждая о
метафизических измерениях этики; познание их относительности в мире чуть ли не

автоматически принесёт людям счастье и любовь, избавит их от страхов и т. д. [14, т. II, с.

422]. Но эту мысль об иллюзорности добра и зла Вивекананда никогда не вспоминает,
если говорит о социальном зле и пороках, о страданиях людей в мире и в индийском
социуме, если критикует соотечественников за их жестокость и равнодушие,
приверженность предрассудкам и формальным обычаям и т. д.

Нормативная этика индуизма в трудах Вивекананды представлена как заданная
видением в каждом человеке Бога и любви к нему. Религия индуистов обусловливает
развитие духа человека в противовес его животному и «материальному» началу, и для
этого стремится «предотвратить попадание человека в плен чувств и помочь ему
утвердить свою свободу», — и для первой цели предназначена мораль: «предотвратить
падение и разорвать узы». «Вся мораль может быть разделена на позитивные и
негативные элементы; они говорят либо “Поступай так”, либо “Не поступай так”, —
говорит Вивекананда. — Во втором случае имеет место ограничение некоторых желаний,
превращающих человека в раба, а в первом – указание пути к свободе и разрушение

той деградации, которая всегда грозит человеческому сердцу» [14, т. VIII, с. 147].

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

29



Соответственно, к позитивным императивам относятся правдивость, делание добра
другим людям, служение бедным, помощь страдающим и нуждающимся и т. д.; а к
негативным – отказ от лжи, дурных деяний, порока, недопущение зла и угнетения людей

и т. д. [14, т. III, с. 363; т. IV, с. 488].

Благодаря обращению к текстам традиции, из которых доминирующим оказалась «пятая
Веда» Бхагавадгита, Вивекананде удалось обосновать этическое содержание индуизма,
вывести его на первый план среди традиционно принятых путей спасения и
освобождения. Его версия этики индуизма, с одной стороны, сохраняет традиционную
установку на индивидуальные усилия человека по моральному и духовному
усовершенствованию и освобождению, и в этом карма-йога предстаёт как прежде всего
работа для самого человека, «помогающего себе, а не миру». Но с другой стороны,
этика приобретает отчётливо выраженное социальное значение и звучание: из этически
ориентированной деятельности каждого и всех складывается этический облик общины
индуистов и индийского общества в целом. В этом смысле у Вивекананды формируется
тот же императив морального возрождения и совершенствования социума единоверцев,
что и у предшественников и старших современников. Этот императив подкрепляется
развёрнутой критикой обычаев, социальных пороков и проблем индийского общества,
обращаемой к индийской аудитории Вивекананды.

Сформированную предшественниками линию этической мысли продолжил политик и
религиозный философ Ауробиндо Гхош (1872–1950). Размышления об этике и морали
индуизма у него развёрнуты в разных контекстах. На этапе активного участия в
политической жизни 1900–1909 гг. среди «крайних» в национально-освободительном
движении в Бенгалии, А. Гхош касался этических вопросов в публицистике «Банде
Матарам» — например, заявляя, что лишь восточные религии (включая христианство)
несут миру свет и знание истины и открывают путь к совершенствованию всех людей и

обществ [18, т. VI–VII, с. 978]; что этика индуизма неизмеримо превосходит европейские

этические учения [18, т. VI–VII, с. 93]; или о невозможности реформ, развития образования
и морального усовершенствования «без достижения прежде всего и в первую очередь

политической свободы» [18, т. VI–VII, с. 266] и т. п. Одновременно он занят осмыслением
связи этики и политики и обоснованием моральных качеств борцов за свободу страны
[19, с. 78–97]. В этических идеях он обычно опирается на истолкование традиционных
текстов от Вед до Бхагавадгиты.

В лучших традициях Раммохана Рая А. Гхош стал экзегетом Иша-упанишады; его
перевод, комментарии, труды и заметки составляют целый том собрания сочинений; о
значении её в развитии этической мысли говорит постоянное обращение к ней в период
политической деятельности, и после отъезда в Чандернагор (1910) и затем Пондишери,
где он полностью посвятил себя философским трудам и духовным практикам. Мыслитель
интерпретирует и переводит и другие ранние У панишады, но в качестве источника
философского вдохновения и неисчерпаемого смысла в его творчестве только
Бхагавадгита сопоставима с Иша-упанишадой.

Считая её откровением о всеобщей природе Брахмана (Бога) с неисчерпаемо

бесконечным содержанием [18, т. XVII, с. 101], А. Гхош создал развёрнутый комментарий в
виде диалога гуру и ученика. Как и предшественники, он подчёркивает моральную
природу Брахмана — «того самого возвышенного морального принципа, который мы

находим в любой религии» [18, т. XVII, с. 134]. Поскольку вся вселенная пребывает в Боге,
то и всё сущее, и все живые существа — это проявления Его сознания и воли, которые,

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

30



однако, неочевидны человеку в состоянии незнания Бога и тождественной ему природы
человеческой самости. Постижение всего сущего в себе самом и единства всех душ
(дживатма) в сознании — не только первый шаг к познанию истины, но и начало морали.
В морали А. Гхош видит две стороны: негативная выражена в невозможности
отвращения и ненависти к окружающим и «тварному миру» («ты не можешь ненавидеть
самого себя»), поскольку «отвращение и ненависть есть порождения иллюзии,
невежества»; позитивная сторона составляет основу морали в шрути. Мыслитель
поясняет: «Ты должен во имя избавления себя от нереального видеть все существа в
своей Самости. <…> Природа самости в состоянии видья (знание — Т. С.) — это
блаженство; тогда состояние видья — это состояние самосознания, осознания единения

и всеобщности» [18, т. XVII, с. 137]. Из этого понимания он выводит императив любви к
Другому: «Если ты видишь себя во всех созданиях, ты не можешь не любить их всех.
Всеобщая (universal) любовь есть неизбежное следствие осознания Единого во Многом,
и Вселенская любовь вряд ли может сосуществовать с малейшими следами ненависти,
отвращения и неприязни. Они растворяются в ней, словно ночь, исчезающая с первыми

лучами восходящего солнца» [18, т. XVII, с. 137–138]. Из этого великого принципа, по мысли
А. Гхоша, «возникает несокрушимое основание всей религии, гуманности и всего того,

что возвысилось над эгоизмом (selfishness) и грубой выгодой (utility)» [18, т. XVII, с. 140].
Так речение Иша-упанишады (6) превращается в развёрнутую этику любви к ближнему и
милосердия, в осуждение эгоизма как следствия незнания, из-за которого грех, зло,
печаль, страдание и ненависть не могут прекратиться – как в отношениях отдельных
людей, так и во взаимодействиях общин и целых обществ друг с другом. На этом
основании А. Гхош критикует и современные ему европейские рационалистические
концепции этики, считая невозможными моральные установки, которые выводятся из
«материальных» потребностей и устремлений, а не из высшего божественного источника.

В те же годы был написан «Кармайогин: комментарий к Иша-упанишаде» (1905–1906),
где А. Гхош интерпретировал первые семь из 18 шлок. Подобно другим случаям
прочтения священных индуистских текстов, мыслитель «вписал» в свою герменевтику
множество собственных идей и смыслов — и среди них целый ряд этических построений.
В первой шлоке он увидел моральный идеал индуизма — бескорыстного человека,
альтруиста, исполненного любви ко всему миру; это «совершенный мудрец, чьей

радостью и занятием в жизни является благо всех созданий» [18, т. XVII, с. 187]. Из разных
философских трактовок мыслителю ближе всего понимание веданта-даршаны, в свете
которой альтруизм «становится естественным, правильным и неизбежным». Естественным
— поскольку это не предпочтение другого себе, а предпочтение собственного высшего и
истинного Я — Я ложному и низкому. Правильным — поскольку к собственной радости
добавляется радость другого человека и знание о Брахмане приходит в опыте. И
альтруизм неизбежен, поскольку является путём эволюции человека: «Истинная цель и
вершина эволюции — всё более и более широкое осознание универсального Брахмана.
К этой цели мы продвигаемся невзирая на опоздания и упущения на этом пути, но
неизбежно — от ложности материи к истине духа. Мы оставляем позади низкие животные
стадии праздности, грубости, невежества, гнева, похоти, жадности и звериного насилия,
или, как мы называем это в нашей философии, состояния тамасического, и возвышаемся
к разнообразной человеческой деятельности и энергии, состоянию раджас, от которого
опять же мы должны возвыситься к состоянию саттва — божественного равновесия,
ясности ума, чистоты души, высокого бескорыстия, сострадания, любви ко всем

созданиям, истины, доброты и спокойствия» [18, т. XVII, с. 187–188].

Ауробиндо Гхош в этической мысли продолжает намеченную Вивеканандой линию

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

31



доминирования карма-йоги в качестве наиболее важной для современников версии
индуистской этики. Из шлок Иша-упанишады выводятся нормы и идеал кармайогина –
человека, осознающего Бога в себе и Его энергию во всех совершаемых действиях, а
сама Иша — «священное писание кармайогина, которое учит его пути действия (way of

Act ion)» [18, т. XVII, с. 173, 174]. Действие/труд без привязанности к результату — это

«[путь, на котором] деяние не привязывается к человеку» [20, с. 171], поэтому его
сердцевина — отречение (вайрагья); А. Гхош принимает его как путь спасения,
объемлющий все известные индуизму пути — знания, любви и веры, действия.

Более того, мыслитель убеждён, что существующие в мире этические ценности и
поддерживающие их нормы в других цивилизациях, прежде всего древнегреческой и
затем христианской, были открыты и развились благодаря «арийским риши, мудрецам,
которые были способны открыть истину Вечного и дать народу видение Вечного во всех
вещах и чувства Его присутствия в людях и вокруг них». И это они «открыли истину, что
мораль существует не ради неё самой, не ради общества, но как подготовка очищения
души, через которое ограниченное человеческое Я должно стать способным возвыситься
из тьмы телесного, душевного и эмоционального эгоизма в ясное небо вселенской
любви и доброжелательности, и вырасти до осознанного контакта, вхождения в единство

с Высшей и Вечной Самостью» [18, т. XVII, с. 221–222]. И вся индуистская этика происходит
из этой высшей идеи, как и все ценности — мужество, великодушие, чистота,
справедливость, милость, сострадание, доброта, прощение, терпимость — проекции

божественного присутствия в мире [18, т. XVII, с. 279].

Интерпретация 6–7 шлок в качестве этического идеала кармайогина приводит Ауробиндо
Гхоша к проблематике общественной морали, которая также видится ему процессом
эволюции. Как человек может развиваться благодаря обузданию животных и
аморальных импульсов к состоянию высокоморального поведения, так и общество
способно к усовершенствованию — при условии, что его этика основана на здравом и

верном знании человеческой природы [18, т. XVII, с. 285]. Рассматривая эволюцию этики
обществ от стадии племенного развития (основанную на обычаях) к этике
цивилизованных сообществ, А. Гхош отмечает, что наряду с «вечной и всеобщей
моралью» ведийской этики, действовавшей всегда, в обществе развилась особая мораль
для каждой касты — от брахманов до шудр; так оно приспособилось к менявшимся
обстоятельствам жизни. Закреплённая в этико-правовых кодексах (Законы Ману и др.),
со временем кастовая мораль возобладала как обязательная и жёсткая и в итоге
затормозила прогресс. Похожие процессы случаются и в эволюции других народов,
однако все они вполне способны преодолеть инерцию ограниченности и возвратиться к
своим высшим ценностям. Это приложимо не только к иным азиатским народам, но и к
индийцам в первую очередь — после многих лет упадка и иностранного правления им
требуется вернуться к своим высоким ценностям и более того — поделиться ими со всем

миром [18, т. XVII, с. 298–299].

Интерпретация Ауробиндо Гхошем этики индуизма на основе священных текстов
демонстрирует два измерения, характерных для неоиндуистской мысли в целом: 1)
теоретическую защиту основ морали, исходящей из высшего источника, и 2) практико-
ориентированное конструирование идеала этического поведения для личности и
общества. Высшее происхождение морали индуизма ставит его этику на уровень
мировых религий с их развитыми системами морали; содержание морали выводится из
императива альтруизма, полагающего интересы Другого идентичными собственным
благодаря единой природе всего сущего. Все благие чувства, намерения и деяния

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

32



мотивируются любовью к миру и всем живым существам, тогда как всякое проявление
порока и зла понимается как порождение незнания и низменного состояния человека,
не претерпевшего необходимой эволюции. Линию теоретической защиты А. Гхош
продолжает и в трудах после 1909 г., в том числе в общекультурном контексте («В
защиту индийской культуры», 1919). Идеал морального поведения кармайогина философ
создаёт с практической целью, повторяющей одну из сквозных идей Бенгальского
Ренессанса — морального возрождения общества, выхода из состояния духовного и
морального упадка. А. Гхош описал этот идеал как архетипический для Индии, хотя и
требующий актуализации в период развёртывания движения за её свободу. Все высокие
императивы должного поведения, подобающего единоверцам, синтезированы в идеале
кармайогина: знание своей подлинной природы, что объединяет его со всеми людьми и
живыми существами; любовь ко всему миру; человечность во всех проявлениях, во
взаимоотношениях с ближними и дальними; альтруизм, основанный на отречении от
низменных нужд и стремлений, и от заинтересованности в результатах деяния. У своение
этого идеала и упорное воплощение его в жизненной практике каждого и всех
Ауробиндо Гхош предлагает в качестве ключевой стратегии морального поведения.

Неоиндуистские концепции мыслителей Бенгальского Ренессанса, вырастая из
индигенной традиции толкования авторитетных текстов, являют собой новое
адогматическое прочтение этики родной религии в контексте эпохи Модерна (Modernity).
Если к тому же учесть отсутствие в Индии этики как теоретической науки с древности до
Нового времени, то станет очевидным интеллектуальный прорыв, совершённый
бенгальскими мыслителями в этой области философии. В целом следуя методам и
достижениям интеллектуалов первого периода эпохи — брахмоистов и младобенгальцев,
а также сопоставляя моральное положение индуистской традиции с постулатами других
религий и концепциями западной мысли нового времени, неоиндуистские философы
достигли впечатляющих результатов. В индуизме — в его многозначном понятии дхармы
— они высветлили и подчеркнули моральное содержание, что позволило
дифференцировать этическую проблематику в качестве значимой с древнейших времен.
Благодаря акценту на моральной природе Бога (Брахмана, Абсолюта), неоиндуистским
мыслителям удалось определить универсальность морального сознания индуизма
безотносительно к производным (и по сути, более поздним) его вариантам для разных
варн; этим содержанием названо знание об общей духовной сути (атмане) во всех
созданиях и направляемые им любовь и альтруистическое поведение. На этом фоне
следование варновому долгу вторично и производно от универсального содержания
индуистской морали, и потому вполне открыто для критики. Нормативная этика с её
императивами и правилами (в том числе для ситуаций морального выбора) представлена
у неоиндуистов как сложившаяся и закреплённая уже в древних текстах смрити и шрути,
а затем в дхармашастрах. Из текстов индуизма извлечён и этический идеал —
воплощённый в образах мудрецов или эпических героев (Б. Чоттопаддхай), и созданный
при интерпретации текстов (кармайогин у Вивекананды и Ауробиндо Гхоша). Более того,
и нормативная этика, и этический идеал практически ориентированы: задавая образцы
морального поведения современникам, они создают и твёрдое основание для критики
общественной морали, социальных пороков и состояния общества как такового с
морально-этических позиций, к тому же выведенных из собственной «восточной»
основы, безотносительно к другим этическим системам. Неоиндуистские мыслители
Бенгалии XIX–XX веков могут по праву считаться основателями этики как философской
дисциплины в Индии.

Библиография

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

33



1. Шохин В. К., Степанянц М. Т. Индийская философия в исторической ретроспективе
// Индийская философия. Энциклопедия. Отв. ред. М. Т. Степанянц. М.: Аспект
пресс, Гаудеамус, 2009. С. 15–25.

2. Литман А. Д. Современная индийская философия. М.: Мысль, 1985.

3. Ткачева А. А. «Новые религии» Востока. М.: Наука, ГРВЛ, 1991.

4. Фаликов Б. З. Неоиндуизм и западная культура. М.: Наука, Восточная литература,
1994.

5. Скороходова Т. Г. Неоиндуизм. Религиозная мысль и практика в колониальной
Индии. Пенза: Изд-во ПГУ, 2021.

6. Chaudhuri Nirad. Autobiography of Unknown Indian. Mumbai, Delhi: Jaico Books, 2003.

7. Chatterjee Bankim Chandra. Sociological Essays; Utilitarianism and Positivism in
Bengal / Transl. & Ed. by S.N. Mukherjee, M. Maddern. Calcutta, W ild Peony, 1986.

8. Ауробиндо Шри. Духовное возрождение. Сочинения на бенгали / Пер. с англ. СПб.:
Адити, 2005.

9. Новикова В. А. Бонкимчондро Чоттопаддхай. Ж изнь и творчество. Л.: ЛГУ, 1969.

10. Скороходова Т. Г. Морализаторство как феномен мысли и культуры Бенгальского
Ренессанса // Диалог со временем. Альманах интеллектуальной истории. 2018. Вып.
63. С 77–95.

11. Bankim’s Hinduism. An Anthology of W riting by Bankimchandra Chattopaddhyay. Ed. by
Amiya P. Sen. New Delhi: Permanent Black, 2011.

12. Законы Ману / Пер. с санскрита. М.: ЭКСМО-Пресс, 2002.

13. Махабхарата. Книга восьмая. О Карне (Карна-парва). Пер с санскрита, предисл. и
комментарии Я. В. Василькова и С. Л. Невелевой. М.: Наука, ГРВЛ, 1990.

14. Vivekananda Swami. Complete Works. Mayavati Memorial Edition. 12th ed. 9 vols.
Mayavati – Almora: Advaita Ashrama, 1998–2002.

15. Mukherjee S. N., Maddern M. Introduction // Chatterjee Bankim Chandra. Sociological
Essays; Utilitarianism and Positivism in Bengal / Transl. & Ed. by S. N. Mukherjee, M.
Maddern. Calcutta: W ild Peony, 1986.

16. Flora Guiseppe. The Evolution of Positivism in Bengal: Jogendra Chandra Ghosh,
Bankimchandra Chattopaddhyay, Benoy Kumar Sarkar. Napoli, 1993. (Annali/Institute
Universario Orientale. Vol. 55. Fasc. 2. Suppl. № 75)

17. Бхагавадгита. Пер. ссанскрита, исслед. ипримеч. В. С. Семенцова. 2-е изд., испр. и
доп. М.: Восточная литература, РАН, 1999.

18. Aurobindo Sri. The Complete Works. In 36 vols. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram
Press, 1997–2017.

19. Челышева И. П. Этические идеи в мировоззрении Вивекананды, Б.Г. Тилака и
Ауробиндо Гхоша. М.: Наука, 1986. 138 с.

20. Упанишады / Пер. с санскр. и коммент. А. Я. Сыркина: В 3 т. Т. 2. М.: Ладомир,
1992. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования автором статьи в явном виде не сформулирован, но судить о нём
можно по названию статьи: «Этическая мысль Бенгальского Возрождения:

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

34

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


неоиндуистские концепции (1880–1910)». 
Методология исследования не раскрыта. 
Актуальность исследования не обозначена. Самое начало статьи даёт читателю
ощущение, что речь в неё пойдёт о чём-то актуальном, так как сказано: «В современной
индийской философии среди разнообразных областей исследования одной из значимых
дисциплин признаётся этика, которую Индийский совет философских исследований
(Indian Council of Philosophical Research) отнёс к приоритетным [1, с. 25]», но далее эта
мысль никак не развивается. К тому же речь в статье идёт не о современной индийской
философии, а о философии конца XIX – начала XX вв. Почему сейчас стоит обратится к
рассмотрению этого периода и конкретно к этическому аспекту индийской философии –
не ясно.
Научная новизна в статье совершенно не продемонстрирована. Автор не вводит нас в
контекст исследований индийской философии вообще и этики в частности. Из текста
статьи не ясно, кто основные специалисты в данной сфере, на чём ныне сосредоточены
их исследовательские усилия, какие исследовательские проблемы являются
актуальными и перспективными и что нового автор хочет привнести своей работой в
копилку научных знаний.
Стиль, структура и содержание статьи в целом привычны и стандартны для научных
статей, однако нужно отметить, что структура статьи прослеживается не вполне чётко.
Текст больше похож на реферат, в котором автор освещает весь известный ему
материал на заданную тему без должной аналитической проработки последнего.
Некоторые фразы трудны для понимания, неудачны в стилистическом отношении.
Например: «Твёрдое убеждение в том, что этика составляет неотъемлемую и важнейшую
часть индийской философии, что, согласно принципам последней, постижение
реальности находится в органической связи с процессом нравственного
усовершенствования человека» у Т. М. П. Махадевана [2, с. 296], как и аналогичные
идеи у других философов Индии ХХ в. стали вполне привычными после трудов
мыслителей Индийского Ренессанса XIX — начала XX вв. разных регионов Британской
Индии и наследовавших им деятелей науки и культуры периода до обретения
независимости в 1947 г.» (тут не ясно, чья это цитата, насколько сформулированное
наблюдение достоверно, кроме того, цитата не закончена и эта незавершённость делает
стыковку цитаты и авторского текста неудачной). Читать текст сложно в том числе и
потому, что автор не считает нужным раскрывать смысл многих специфических терминов,
связанных с индуизмом и индийской философией. Но учитывая, что данная статья
направлена не в узко специализированное издание, а в общефилософский журнал,
было бы уместно при первом упоминании таких терминов раскрывать их значение.
Библиография состоит из 20 пунктов. Используется довольно разномастная по своему
характеру литература – тут и научные монографии, и журнальные публикации, и
исторические источники (У панишады, Бхагавадгита, законы Ману) и энциклопедические
статьи. При этом обращает на себя внимание почти полное отсутствие недавней
литературы. Наиболее свежие работы в библиографическом списке – это две
публикации Т. Г. Скороходовой – 2018 и 2021 гг. При этом её статья «Морализаторство
как феномен мысли и культуры Бенгальского Ренессанса», по мнению рецензента, в
значительной степени предвосхищает представленную на рецензирование статью и
делает её излишней. Свежая литература на английском языке не представлена, хотя
работ по индийской культуре и философии на английском языке множество.
Апелляция к оппонентам, как уже указано выше, фактически отсутствует. В тексте
попадаются некоторые цитаты из представленных в библиографическом списке работ, но
точки зрения различных учёных никак не комментируются, не проблематизируются. В
итоге данная статья словно бы вырастает на пустом месте, вне всякого диалога или

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

35



полемики с другими научными работами. 
Выводы в статье, по сути, не сформулированы. Едва ли заключительную фразу
(«Неоиндуистские мыслители Бенгалии XIX–XX веков могут по праву считаться
основателями этики как философской дисциплины в Индии») можно причислить к
выводам, поскольку это трюизм. В целом, сложно понять, на какую читательскую
аудиторию рассчитывал автор при написании своей работы – для узких специалистов в
области индийской философии здесь нет ничего нового и оригинального, для более
широкой аудитории текст сложен, а кроме того, автор не формулирует каких-то
интересных вопросов, на которые читатель мог бы найти ответы в тексте. В итоге
интерес читательской аудитории будет слабым, а читатель, который сможет дочитать
текст до конца, скорее всего останется разочарован и раздосадован впустую
потраченным временем.
Публикация представленного текста в данном виде в научном журнале
нецелесообразна.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена анализу одного из аспектов становления современной
индийской философии, а именно, процессу выделения в синкретической индийской
философской традиции отдельной дисциплины – этики; по мнению автора, это событие
приходится на конец XIX – начало XX веков. У дачной представляется завязка статьи:
автор представляет в качестве парадокса ситуацию, когда, казалось бы, в философии,
уходящей своими корнями в глубочайшую древность, отсутствовал столь привычный для
европейского наблюдателя элемент, как этика. В действительности, разумеется, ничего
странного в таком положении нет уже потому, что философская традиция, о которой
идёт речь, не вполне соответствует дисциплинарно структурированной европейской
философии, в течение длительного времени она носила, как отмечено выше,
синкретический характер, и, возможно, если бы не активизация контактов с
западноевропейской философией и культурой, потребности в подобном
«преобразовании» характера философского знания и не возникло бы. Да и в недавнем
прошлом, когда этика всё же выделилась в отдельную дисциплину, индийская
философии не разорвала связи со своей традицией, автор отмечает, что становление
этической мысли находилось под влиянием неоиндуизма, сформировавшегося, опять-
таки в качестве «направления в религиозной философии и комплекса духовных
движений», то есть свой синкретический характер индийская философия не утратила и в
XX веке. Отметим в этой связи два обстоятельства, которые делают рецензируемую
статью интересной даже для читателей, не интересующихся деталями истории индийской
философии. Во-первых, она предоставляет интересный материал в связи дискуссиями,
ведущимися в отечественной философии о природе философского знания и месте
философии в культуре различных регионов мира (особенно, после известных
публикаций В.В. Соколова, А.Н. Чанышева, Г.Г. Майорова). Хотя автор, насколько можно
судить по статье, склоняется к признанию единой мировой философии, получавшей лишь
различную «аранжировку» в различные периоды истории в разных культурах,
объективно содержание статьи будет восприниматься большинством читателей в
качестве ещё одного аргумента в пользу взгляда, что собственно философское знание –
достояние лишь европейской культуры, «восточные» же «философии» представляют
собой, скорее, попытки научить непосредственному общению с Абсолютом, чем

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

36

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


обоснование лежащей в природе человеческого ума склонности к поиску пути к нему.
Во-вторых, если говорить именно об этике, то для европейской мысли последних двух
столетий было характерно обратное движение – от осмысления нравственных
обязательств индивида к обоснованию этики как элемента широкой социально-
философской теории, в которой на первый план неизменно выходит связь морального
сознания с социальными институтами и культурной традицией. Поэтому, хотя, на первый
взгляд, статья носит «камерный» характер, она является интересной с точки зрения
дискуссий, ведущихся в современной философской компаративистике, что придаёт ей
дополнительную значимость. В качестве моментов, которые нуждаются в доработке
перед публикацией, укажем лишь на два недостатка. Во-первых, статья слишком
большая по объёму (почти 1,3 а.л.), и её можно сократить, поскольку во многих случаях
текст носит откровенно описательный характер. Во-вторых, столь большая статья
нуждается в структурировании, особенно важным представляется формулирование
достаточно обстоятельного заключения. Однако указанные недочёты могут быть
устранены в рабочем порядке, рекомендую принять статью к публикации в научном
журнале.

10.25136/2409-8728.2023.9.41051 Философская мысль, 2023 - 9

37


	Этическая мысль Бенгальского Возрождения: неоиндуистские концепции (1880–1910)

