
Данчай-Оол Аяс Анатольевич

ORCID: 0000-0002-0060-8783 

кандидат философских наук 

доцент, кафедра философии и социально-гуманитарных наук, Красноярский государственный
медицинский университет им. проф. В.Ф. Войно-Ясенецкого 

660022, Россия, Красноярский край, г. Красноярск, ул. К.маркса, 124, ауд. 401 

dayas@inbox.ru

Монгуш Салбак Онер-Ооловна

кандидат философских наук 

доцент, кафедра философии, Федеральное государственное бюджетное образовательное
учреждение высшего профессионального образования "Тувинский государственный университет" 

66700, Россия, республика Тыва, г. Кызыл, ул. Ленина, 5, каб. 205 

monghush.1975@mail.ru

Донгак Венера Седип-Ооловна

кандидат социологических наук 

доцент, кафедра философии, Федеральное государственное бюджетное образовательное
учреждение высшего образования "Тувинский государственный университет" 

667000, Россия, республика Тыва, г. Кызыл, ул. Ленина, 5, каб. 205 

dongak@mail.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Данчай-Оол А.А., Монгуш С.О., Донгак В.С. — Взаимосвязь культуры, интерпретации феноменов культуры и
мировоззрения в системе этнопедагогики (на примере тувинской культуры) // Философская мысль. – 2023. – №
10. DOI: 10.25136/2409-8728.2023.10.44217 EDN: STJLIF URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=44217

Взаимосвязь культуры, интерпретации феноменов
культуры и мировоззрения в системе этнопедагогики (на
примере тувинской культуры)

Статья из рубрики "Философская антропология"

DOI:

10.25136/2409-8728.2023.10.44217

EDN:

STJLIF

Дата направления статьи в редакцию:

04-10-2023

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

82

https://e-notabene.ru/fr/rubric_527.html


Дата публикации:

26-10-2023

Аннотация: В статье раскрывается проблема необходимости выстраивания
этнопедагогических методов посредством привития фундаментальных смыслов культуры.
Авторами обозначается противоречивость поверхностного применения в практике
этнопедагогики простого перечисления феноменов культуры или преподавания на
национальном языке. Процессы воспитания и образования должны реализовываться в
единстве с культурным просвещением, в котором раскрывается логическое единство
человека, общества и природы. Показывается проблема искаженной интерпретации
феноменов культуры в современности, что создает противоречивую систему
мировоззрения. Подчеркивается необходимость привития понимания трансформации
мировоззрения традиционных культур в современности, что позволяет наполнить
конкретным содержанием педагогическую практику. Новизна исследования заключается
в обнаружении зависимости проблем культуры, мировоззрения и педагогической
практики. Содержание учебного материала в современности построено на идеях
абстрактного прогресса и холизма. В таких условиях тувинская традиционная культура
не вписывается в абстрактную систему, редуцирующую содержание архаичных культур,
так как возникает в конкретных условиях и формирует конкретное содержание. Авторы
указывают на единство воспитания и мышления, в котором человек понимает
уникальность каждый культуры и ее феноменов. В такой связке возможно познание
смыслов своей культуры, что создает возможность самоидентификации. Основными
выводами авторов является необходимость разработки этнопедагогики с конкретным
содержанием, что обеспечивается за счет привития мировоззрения конкретной
культуры, в котором происходит целостное раскрытие смыслов феноменов культуры.

Ключевые слова:

тувинская культура, воспитание, трансформация культуры, этнопедагогика, феномены
кул ь тур ы, традиционная культура, о бра з ов а ние , мировоз з рение , интерпретация
культуры, прогресс

Множество противоречивых процессов современности приводят к возникновению
большого числа противоречий, которые нужно преодолевать обществу. Динамизм
социально-экономических изменений требует быстрого и эффективного решения этих
проблем. Но главный потенциал развития в наши дни формируется в гуманитарной
сфере, а именно в системах воспитания и образования. Актуальность педагогической
науки сегодня неоспорима. Но встает вопрос: «Какие педагогические методы и какие
знания нужны?» Тем более что современное общество в развитых странах разнообразно
по национальному, расовому, культурному составу. В условиях культурного
разнообразия встает необходимость развития методов педагогики, которые дают знание
о гуманистической сущности поликультурного пространства, а также о ценности
конкретных культур.

В совокупности обозначенных проблем выделяется задача анализа зависимости
мировоззрения и интерпретации феноменов тувинской культуры, а также их влияние на

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

83



этнопедагогику. В философском анализе взаимосвязи мировоззрения и применяемых в
педагогической практике методов нами используется философская антропология,
схватывающая многоаспектность человеческого бытия и ценность его субъективного
восприятия.

Воспитываемое поколение является социально-возрастной группой, в которой
формируется основной потенциал конкретного общества. Каждый социум является
сложной и многоуровневой системой, которая с необходимостью адаптируется к
изменяющимся условиям. Поэтому внимание общества направлено к процессам
воспитания и образования. Посредством привития своих ценностей и традиций новому
поколению конкретное общество самовоспроизводит себя как относительно стабильную
систему взаимодействия людей. Но в современных условиях такая система
самовоспроизведения сталкивается с множеством противоречий, требуется выработка
новых педагогических подходов. Проблемы неприменимости традиционной педагогики
заключаются в методологических ограничениях, сформированных на базе
унифицированного подхода дидактического воспитания. Этот подход не учитывает тот
комплекс изменений в современной культуре, который приводит к кардинальному
изменению структуры культурных феноменов и информационного пространства. Дети с
малого возраста начинают видеть, как наибольшее значение в современном обществе
имеют абстрактные знания, очень часто не имеющие подтверждения в практике. У  них
формируется редуцированное мышление, которое выражается во взгляде на развитие
культур посредством ценностей прогресса. В результате традиции культуры не мыслятся
самоценными, молодое поколение интересуют только категории социальной успешности,
раскрывающиеся через материальные ценности. Кроме того, сейчас в педагогике
государством основной акцент ставится на быстрых и эффективных методах
формирования профессиональных компетенций. Целью системы образования
декларируется новый тип мышления, но сама модель формирует утилитарно-

потребительское отношение к ней. [1, с.116]

Этнопедагогика может частично восполнить логический пробел между знанием сущности
и закономерности культурных феноменов и социальной успешности, так как она
позволяет достичь реального восхождения от абстрактного к конкретному, обучать
синтетическому мышлению, связывающему феномены культуры, мировоззрение и
человека. Как пишут Крежевских О.В., Каратаева Н.А., культуросообразная деятельность

должна входить в содержание образовательных программ[2, с.84], потому что каждая
культура конкретна в своем содержании. В свою очередь эффективный процесс
воспитания позволяет в дальнейшем формировать квалифицированного профессионала
в рамках системы образования.

В целом после распада СССР в педагогике оказываются востребованы идеи

субъективного подхода. [3, с. 33] В то же время современная молодежь существует в
условиях глобализированного информационного пространства, частично
унифицирующего ценностную и понятийную систему, а это напрямую влияет на
формирование мировоззрения. Например, среди тувинской молодежи выявляется

отличное от старшего поколения понимание феноменов тувинской культуры[4, с. 110], что
рассматривается нами как фундаментальная причина изменения мировоззрения и
вектора развития тувинской культурно-исторической традиции.

Привитие основ культуры являлось задачей системы воспитания[5, с. 304], это позволяет
носителю традиционной культуры осмысливать общенациональную или мировую

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

84



культуру.[6, с. 216] В то же время нужно учитывать, что знание, в сущности, имеет
этический характер, и образование с необходимостью эффективнее реализуется в
совокупности с культурой. Поэтому в современности проявляется необходимость

развития этнопедагогики как системы этнотрадиционного образования.[7, с. 49]

Человек наиболее полноценно функционирует только в рамках социальной системы, в
которой формируется его сознание и мировоззрение. Поэтому в рамках народной
педагогики прививались такие черты мировоззрения, которые позволяют интегрировать
подрастающее поколение в существующий социум, в ней давались знания об образе
жизни, природе, родовых обычаях и системе «свои-чужие». Иными словами
фундаментальной основой мировоззрения является именно знание. В структуре
методологического анализа в этнопедагогике, возникшей из народной педагогики, Ш.М.
Арсалиев выделяет мировоззренческий уровень, включающий в себя «философские и
аксиологические формы гуманитарного знания о возникновении, становлении и развитии
исторических субъектов разного масштаба (личностей, народностей, этносов, наций,

народов), генетический и эволюционный подходы».[8, с.48] Из этого следует, что
мировоззрение является основным знанием, которое прививается в системе
этнопедагогики.

Если этнопедагогика дает знания, формирующие мировоззрение, то возникает проблема
содержания знаний. Очевидно, что простая механическая трансляция древних сюжетов
и смыслов не может быть эффективной. Возникает проблема интерпретации феноменов
культуры. Но процесс изменений культуры и социальной жизни в современности крайне
интенсивный. В тувинской культуре ярко проявляются проблемы обнаружения смыслов
феноменов, которые ранее были доступны для понимания каждому тувинцу.

Пространство тувинской культуры начинает кардинально меняться с момента
модернизации 1920-х годов. Изменились бытовые, экономические, политические,
социальные и иные условия. При этом в чехарде противоречивых реформ сохранилось
ядро тувинской культуры, которое выражается в стремлении к гармонии с природой, к

взаимовыручке, к семье, к сохранению культуры.[9, с.22] В тоже время трансформация
тувинской культуры под воздействием модернизации и глобализации не позволяет
корректно и адекватно воспринимать ценности и феномены культуры. Человеку, как
носителю культуры приходится адаптироваться к условиям жизни, менять модели
взаимодействия с обществом и государством, иначе смотреть на себя. Ведь живая
традиция культуры не может застыть и не подвергаться трансформациям, поэтому сама

этнопедагогика так же проходит несколько этапов в ходе развития.[10, с. 187] Так и
тувинский язык не застыл в своем становлении, а продолжает развиваться в интернет

пространстве. [11, с.195] При этом глубокое понимание культурных феноменов позволяет
преодолеть стереотипное восприятие родной культуры, что приводит к пониманию
разнообразия форм бытия человека в мире. Это в свою очередь задает базис

толерантного отношения к другим культурам.[12, с.41] Негативно-поверхностное
отношение к традициям родной культуры в дальнейшем проектируется в ксенофобии и
нетерпимости. При всей очевидности необходимости культурного просвещения
Крежевских О.В. и Каратаева Н.А. отмечают недостаточное применение

этнопедагогических методов в современной практике.[2, с. 79] Кроме того,
этнопедагогика не сводима к простым перечислениям элементов культуры наподобие
ознакомлению с экспонатами в музее или преподаванию на родном языке. Хотя для
народа, в том числе и для тувинского народа, язык является главной духовной

ценностью. [13, с.156] Таким образом, необходимо раскрывать в сознании учащихся

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

85



смысловые конструкции, паттерны и архетипы мировоззрения традиционной культуры, и
процесс ее трансформации в современности.

В результате становится обоснованной необходимость применения в этнопедагогике
культурологических методов, раскрывающих философские аспекты мировоззрения, так
как молодежь формируется не в вакууме, а в культурном пространстве с конкретным
содержанием. Формирование системы воспитания, которая дает целостное понимание
взаимосвязи культурных феноменов и ценностей конкретной культуры, позволяет давать
возможность для становления целостной личности, осознающей свое духовное единство
с традицией предков, но в то же время понимающей необходимость адаптации к
современности.

Как мы определили, в современности существует проблема интерпретации феноменов
традиционной тувинской культуры. Согласно толковому словарю «интерпретировать»

означает «истолковать, раскрыть смысл, содержание чего-нибудь».[14, с.250] Но
семиотическая система современного человека не коррелирует с традициями прошлого,
что не позволяет сформировать тот смысл культурных феноменов, который
развертывался в прежнее время. Герменевтически конструируется совершенно отличный

от оригинального смысл культурных феноменов. [15, с. 32] С 1930-х годов тувинские
шаманы и ламы утратили свою монополию на интерпретацию архетипов и феноменов
культуры в связи с вытеснением их политическими деятелями, научными сотрудниками.
Впоследствии с распадом советской идеологической машины свою интерпретацию
начинает формировать сам тувинский народ, не осознавший частичную утрату духовного
единства с культурно-исторической традицией. Поэтому начинает формироваться
явление неотрадиционализма как попытка воссоздания исконных феноменов, но не

являющихся ими.[16, с.30]

Неоспоримо, что идеология советского времени выстраивалась на диалектическом
материализме, который основывается на идее прогресса, оформившейся в Новое

время.[17, с.48] В своей сущности методология диалектического материализма
выстраивается на линейном мышлении христианского богословия, что не применимо в
раскрытии смыслов циклического мировоззрения тувинской культуры. Понятие прогресса
является абстракцией, не применимой к совокупности какой-либо культуры и народа. В
современной науке прогресс всегда относителен, как в количественном, так и в
качественном отношении. Таким образом, становится очевидным, что идея прогресса не
может быть ориентиром в развитии общества, так как он не применим к конкретной
действительности общества и культуры.

Декларируемое современными потомками народов с многовековой и самобытной
культурой понимание традиций в действительности не несет в себе конкретного
содержания. Мы видим только абстрактное понимание, в котором традиции прошлого
выступают как архаичные и простые формы человеческой деятельности. Корректная и

адекватная интерпретация не имеют место быть [18, с.102], происходит переход к
ценностям других культур. Например, фундамент мировоззрения современных тувинцев
строится на материалистических или субстанциальных категориях, которые совершенно

не применимы к синкретичной системе ценностей традиционной тувинской культуры.[19,

с.55]

Культура в изначальном понимании является пространством деятельности человека.
Однако же в тувинском мировоззрении человек не выделяет себя из природы, тем более
он не выделяет свой атомарный субъект. Это проявляется в соотнесении себя и своей

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

86



деятельности с природными процессами, что является естественным в условиях кочевого

скотоводства. [20, с.302] Поэтому духовная составляющая тувинской культуры в своей
сути является автохтонной, не имеющей аналогов во всем пространстве Азии и Сибири.
Тувинская культура укоренена в природе, потому что богатство тувинской земли
является совершенно уникальным, так как она содержит в таком ограниченном

пространстве множество климатических зон, разнообразие флоры и фауны. [21, с.37]

Даже формы хозяйствования среди тувинцев сложились разные (земледелие, охота,
овцеводство, разведение яков, оленеводство). Природное богатство и обусловило
богатство тувинской культуры. Поэтому она, в общем-то, не вписывается в абстрактное
понятие культуры в европейском варианте, в чем-то не имея адекватных форм, а в чем-
то вырабатывая феномены, которые не поддаются интерпретации. Например, в тувинской
культуре модели мышления, восприятие пространства и времени имеют свои аутентичные

акценты. [22, с. 253]

В своей совокупности это проявляет особое культурное пространство, формирующее
человека, воспитывающего его субъект. Но как мы видим, в современности этот процесс
наполнен определенными противоречиями, что требует развития этнопедагогических
методов, построенных на привитии рационально обоснованного понимания сущности
исторических событий, приведших к изменению фундамента традиционного
мировоззрения. Очевидно, что сегодня учебный материал построен на перечислении
фактов, событий без какого-либо синтетического объединения в мышлении. Даже
символический поиск закономерностей в научном поле осуществляется на базе
диалектического материализма, стремящегося к холизму и построению иерархии
феноменов. Хотя каждая конкретная культура не может полноценно встроиться в какую-
либо всеохватную систему, в любом случае субъект такого аналитического мышления
оперирует абстракциями.

Как писал Э.В. Ильенков, наша педагогическая система дает учебный материал, который
совершенно не коррелирует с развитием детей. Он доказывал необходимость привития
конкретного мышления, основанного на деятельности, что позволило бы давать более

сложный и теоретизированный материал подрастающим поколениям. [23, с. 70] Но в то же
время наша идеологическая система, в которой до сих актуализируются идеи марксизма-
ленинизма, предельно упрощает культурное наследие предыдущих поколений, часто
описывая его как наивное и устарелое. Несомненно, существует необходимость в более
глубокой и целостной подаче взаимосвязи мировоззрения традиционной культуры с ее
конкретными феноменами.

Этнопедагогика может сохранить субъективное ценностное ядро конкретной культуры и
привить более целостное понимание исторического развития какой-либо культурно-
исторической традиции. Она не может оперировать абстрактными категориями и
оценочными понятиями. Прогрессивность или регрессивность человека не могут
оцениваться по отношению к другому, так и конкретная культурно-историческая традиция
не может оцениваться такими абстрактными понятиями. Привитие данного вывода в
рамках систем воспитания и образования позволяет молодым людям глубже понимать
сущность культурных феноменов, создавать для себя непротиворечивый смысл традиций.

Таким образом, мы видим необходимость развития и применения этнопедагогики в
практике воспитания и образования, но на качественно ином уровне посредством
формирования синтетического мышления у молодых поколений. Это синтетическое
мышление должно выстраивать взаимосвязь исторических событий, ценностных
установок культуры, интерпретации культурных феноменов, а также структуры

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

87



трансформационных процессов. Необходимо формировать учебный материал, в котором
показывается изменение традиций в ходе исторического развития, разъяснение отличий
современного мировоззрения от архаичного, изменение в понимании культурных
феноменов. Кроме того, такая методология не должна выстраиваться на идеях
абстрактного прогресса и развития. Понимание сущности изменения человека,
общества, традиций и культуры позволит молодым людям эффективнее формировать
целостную личность, способную к взаимодействию с обществом и выстраиванию
органического единства с ним.

В качестве перспективы развития данной проблематики нами выделяется необходимость
философского и социологического анализа методов, вырабатываемых в рамках
этнопедагогики, равно как культурологического содержания педагогического материала
современности.

Библиография

1. Кондратьева, Т. Н. К проблеме экологического воспитания в Бурятии на основе
этноэкологических традиций титульного народа / Т. Н. Кондратьева // Философия
образования. 2014. № 1(52). С. 112-117.

2.  Крежевских О.В., Каратаева Н.А. Опыт применения этнопедагогики в субъектах
Российской Федерации // Перспективы науки и образования. 2022. №1 (55). С. 79-
93.

3. Татевосян М.А. Экзистенциальный подход в образовании // Современное
педагогическое образование. 2021. №12. С. 32-34.

4. Данчай-Оол А.А., Адыгбай Ч.О. Развитие религиозных верований тувинцев в
условиях глобализации // Научный результат. Социальные и гуманитарные
исследования. 2022. Т. 8, №С. 106-115. DOI 10.18413/2408-932X-2022-8-3-0-8 3. 

5. Oorzhak S.Y., Oorzhak K.-о.D.-N. Ethnic Pedagogical Knowledge (Expansion of Content
on the Materials of the Republic of Tuva) // Ж урнал СФУ. Гуманитарные науки. 2019.
№2. C. 302-309.

6. Коллегов, А. К., Ким-Малони, А. А. Этнопедагогика как средство формирования
межкультурной компетенции в поликультурном социуме // Вестник Томского
государственного педагогического университета. 2018. № 8(197). С. 214-223.
doi:10.23951/1609-624X-2018-8-214-223.

7. Хакимов Э.Р. Этнопедагогика как наука: предмет, функции, основные категории //
Вестник Удмуртского университета. Серия «Философия. Психология. Педагогика».
2007. №9. С. 39-52.

8. Арсалиев, Ш. М. Х. Этнопедагогика в контексте современной научной парадигмы.
Saarbrucken-Deutschland : Palmarium Academic Publishing, 2013.

9. Татарова С. П. Ценностные ориентации населения Республики Тыва (по материалам
опроса жителей сел и городов) // Новые исследования Тувы. 2016. № 1. С.20-37.

10. Нездемковская Г. В. Становление этнопедагогики в России // Вестник Томского
государственного университета. 2009. № 326. С. 186-193. 

11. Ондар Ч.Г., Донгак В.С., Монгуш Д.Ш. Тувинский язык в Интернете:
представленность, проблемы и перспективы // Новые исследования Тувы. 2023. №
1. С. 186-207. DOI: https://doi.org/10.25178/nit.2023.1.11

12. Сувандии Н.Д., Донгак У.Э.о. Формирование духовно-нравственных и
этнокультурных ценностей у обучающейся молодежи: роль, функции (на примере
обучения родному языку и устному народному творчеству) // Вестник Тувинского
государственного университета. №4 Педагогические науки. 2019. № 3(51). С.35-42.

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

88



DOI 10.24411/2221-0458-2019-10014.

13.  Донгак В.С.о., Монгуш Д.Ш. Тувинская этничность как объект исследования //
Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН. 2021. № 1. С. 146-172. DOI
10.22162/2587-6503-2021-1-17-146-172.

14.  Ожегов С.И., Шведова Ю.Н. Творчество, Толковый словарь русского языка.
Москва: ООО «ИТИ Технологии», 2003

15.  Пиляк С.А. Развитие герменевтического подхода в изучении феноменов культуры.
Часть 1 // Философская мысль. 2020. № 8. С. 30-38. DOI: 10.25136/2409-
8728.2020.8.32743

16.  Мадюкова С.А., Попков Ю.В. Социокультурный неотрадиционализм:
воспроизведение традиций и воспроизводство этничности // Новые исследования
Тувы. 2010. №2(6). С.25-39.

17.  Рахманин А.А. Зарождение идеи прогресса: античность или Новое время? //
Гуманитарный вектор. Серия: Педагогика, психология. 2009. №2. С. 46-49.

18.  Цыбенова Ч. С. Отражение традиционных ценностей в языковом сознании тувинцев
(по данным ассоциативного эксперимента) // Вопросы психолингвистики. 2020. №
1(43). С. 98-109. DOI 10.30982/2077-5911-2020-43-1-98-109.

19.  Данчай-Оол А. А., Даваа Е. К. о. Антропологические проблемы традиционной
культуры (на примере тувинской культуры) // Общество: философия, история,
культура. 2022. № 3(95). С. 51-57. DOI 10.24158/fik.2022.3.8.

20. Lamazhaa C. Unknown Asian Russia: Nomadic, Turkic-speaking, Buddhist Tuva Facing
Modern Challenges //The Twelfth International Convention of Asia Scholars (ICAS 12).
Amsterdam University Press, 2022. Т. 1. С. 296-308. 

21.  Забелин В.И. О некоторых аспектах сохранения природы Тувы для будущих
поколений // Природные ресурсы, среда и общество. 2019. №2 (2). С. 34-37

22.  Сузукей В.Ю. Пространство и время в традиционной культуре тувинцев // Новые
исследования Тувы. 2009. №. 1–2. С. 250–267.

23.  Ильенков Э.В. Философия и культура. М.: Издательство Московского психолого-
социального института; Воронеж: Издательство НПО «МОДЭК», 2010. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Тема рецензируемой статьи обладает несомненной актуальностью, автор справедливо
указывает на то, что в последние десятилетия народы России стремятся вернуть
элементы национальной культуры в образование, понимая, что только в таком случае
она продолжит жизнь в следующих поколениях, а не останется элементом музейного
наследия, на который потомки будут взирать с недоумением. В основе этого достойного
стремления лежит убеждение, что «национальные корни» не препятствуют человеку
усваивать достижения мировой культуры, а, напротив, создают жизненную основу для
вхождения в неё. К сожалению, на смену энтузиазму сторонников восстановления
традиций народной педагогики, характерному для первых лет развития отечественной
педагогической науки после выхода нашего общества за пределы советской
идеологической модели образования с её абстрактным интернационализмом
(публикации Г.Н. Волкова, Е.П. Белозерцева и других авторов этого периода), сегодня в
образовательном сообществе интерес к народной педагогике падает. Причину этого

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

89

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


следует видеть, прежде всего, в насаждении формализма в образовании (тестирование,
ЕГЭ) и подавлении творческой активности учителя посредством бесконтрольного засилья
бюрократической отчётности, предназначенной для легализации контроля чиновниками
от образования за расходованием бюджетных средств. К сожалению, автор
рецензируемой статьи не обратил должного внимания на уже существующие разработки
в области этнопедагогики, опирающиеся на материал истории и культуры разных
народов России (напротив, без многих указанных в библиографии источников можно
было бы и обойтись, к примеру, ну зачем в границах этой темы появляется
Фейерабенд?). Думается, однако, что главная проблема рецензируемой статьи состоит
даже не в этом упущении, а в том, что в ней не рассматриваются с должной степенью
конкретности именно мировоззренческие основания этнопедагогики, на что указывает
само название статьи. Соответственно, возникают и сомнения в целесообразности
публикации представленного материала именно в журнале философской
направленности. По-видимому, автор должен принять решение относительно более
подробной разработки мировоззренческой тематики или представить статью в журнал
педагогической направленности. Однако, какое бы решение ни принял автор,
необходимо до публикации тщательно выверить текст, который содержит большое
количество ошибок и стилистических погрешностей и в его сегодняшнем виде не может
быть опубликован в научном журнале. Приводимые ниже примеры выбраны «наугад»,
поскольку буквально в каждом абзаце можно обнаружить подобные ошибки. Так, уже в
начале статьи читаем: «…остается нерешенным пространство формирования…» (что это
значит?); «…формирует в обществе активных индивидов и целостных людей…» (крайне
неудачное выражение); «…молодежь легко основывает свою личность на родной
культуре» (то же самое); «с момента модернизации с 1920-х годов» (зачем второе «с»?),
и т.п. Или прочитаем, например, следующее высказывание: «…в связи с замещением
материалистического атеизма идеологической науки…». Что такое «идеологическая
наука», и чем «замещается» в ней «материалистический атеизм»? Очень много
пунктуационных ошибок: «в целом, после распада…» (зачем запятая?); «этнопедагогики,
как системы» (то же самое); «человеку, как носителю культуры, приходиться…» (запятые
не нужны и лишний мягкий знак), и т.п. Одним словом, текст должен быть тщательно
выверен, какое бы решение автор ни принял относительно научного направления, в
рамках которого он намерен публиковать статью. На основании сказанного рекомендую
отправить статью на доработку.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В журнал «Философская мысль» автор представил свою статью «Взаимосвязь культуры,
интерпретации феноменов культуры и мировоззрения в системе этнопедагогики (на
примере тувинской культуры)», в которой проведено исследование потенциала
педагогики в формировании культурной идентичности подрастающего поколения. 
Автор исходит в изучении данного вопроса из того, традиционная педагогика как наука
о воспитании и образовании подрастающего поколения не способна ответить на все
вызовы современного общества, так как она ограничена методами, сформированными
на базе унифицированного подхода дидактического воспитания, и не учитывает тот
комплекс изменений в современной культуре, который приводит к кардинальному
изменению структуры культурных феноменов и информационного пространства. Автор
выражает опасение, что в результате данного подхода традиции культуры не мыслятся

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

90

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


самоценными, молодое поколение интересуют только категории социальной успешности,
раскрывающиеся через материальные ценности. В современной педагогике, по мнению
автора, государством основной акцент ставится на быстрых и эффективных методах
формирования профессиональных компетенций. Целью системы образования
декларируется новый тип мышления, но сама модель формирует утилитарно-
потребительское отношение к ней.
Актуальность исследования обусловлена тем, что в условиях культурного разнообразия
встает необходимость развития методов педагогики, которые дают знание о
гуманистической сущности поликультурного пространства, а также о ценности и
уникальности каждой отдельно взятой культуры. В качестве перспективы развития
данной проблематики автор видит философский и социологический анализ методов,
вырабатываемых в рамках этнопедагогики, анализ культурологического содержания
педагогического материала современности.
Цель данного исследования заключается в анализе взаимосвязи формирования
мировоззрения и применяемых в педагогической практике методов. Объектом
исследования является культура как пространство деятельности человека. Предметом
исследования является этнопедагогика как механизм формирования мировоззрения,
сохранения и трансляции традиционных культурных знаний и ценностей подрастающему
поколению.
Методология исследования базируется на философском антропологическом подходе,
раскрывающем многоаспектность человеческого бытия и ценность его субъективного
восприятия. Теоретическим обоснованием послужили труды таких исследователей как
Крежевских О.В., Каратаева Н.А., Коллегов А.К., Ким-Малони А.А., Мадюкова С.А.,
Попков Ю.В. и др. 
К сожалению, автором не проведен анализ степени научной проработанности
проблематики, вследствие чего представляется затруднительным делать предположения
о научной новизне исследования. 
Автор аргументирует необходимость развития этнопедагогики как системы
этнотрадиционного образования тем, что эффективный образовательный процесс
возможен только в совокупности с культурой. В результате становится обоснованной
необходимость применения в этнопедагогике культурологических методов,
раскрывающих философские аспекты мировоззрения. Формирование системы
воспитания, которая дает целостное понимание взаимосвязи культурных феноменов и
ценностей конкретной культуры, позволяет давать возможность для становления
целостной личности, осознающей свое духовное единство с традицией предков, но в то
же время понимающей необходимость адаптации к современности.
Автором в исследовании поднимается проблема содержания знаний и интерпретации
феноменов культуры. На примере современной социокультурной ситуации тувинского
народа автор наблюдает отсутствие корректной и адекватной интерпретации
традиционных культурных ценностей, а лишь абстрактное понимание, в котором традиции
прошлого выступают как архаичные и простые формы человеческой деятельности.
Декларируемое современными потомками народов с многовековой и самобытной
культурой понимание традиций в действительности не несет в себе конкретного
содержания.
Решением данной проблемы автор видит применение этнопедагогики в практике
воспитания и образования, но на качественно ином уровне: посредством формирования
синтетического мышления у молодых поколений, которое будет способно выстраивать
взаимосвязь исторических событий, ценностных установок культуры, интерпретации
культурных феноменов, а также структуры трансформационных процессов. Необходимо
формировать учебный материал, в котором показывается изменение традиций в ходе

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

91



исторического развития, разъяснение отличий современного мировоззрения от
архаичного, изменение в понимании культурных феноменов. Понимание сущности
изменения человека, общества, традиций и культуры позволит молодым людям
эффективнее формировать целостную личность, способную к взаимодействию с
обществом и выстраиванию органического единства с ним.
В заключении автором представлен вывод по проведенному исследованию, в котором
приведены все ключевые положения изложенного материала. 
Представляется, что автор в своем материале затронул актуальные и интересные для
современного социогуманитарного знания вопросы, избрав для анализа тему,
рассмотрение которой в научно-исследовательском дискурсе повлечет определенные
изменения в сложившихся подходах и направлениях анализа проблемы, затрагиваемой
в представленной статье. Полученные результаты позволяют утверждать, что изучение
потенциала педагогики как механизма трансляции традиционных культурных ценностей
представляет несомненный теоретический и практический культурологический интерес и
может служить источником дальнейших исследований. 
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую более полноценному усвоению материала. Этому способствует также
адекватный выбор соответствующей методологической базы. Библиография
исследования составила 23 источников, что представляется достаточным для обобщения
и анализа научного дискурса по исследуемой проблематике. 
Автор выполнил поставленную цель, получил определенные научные результаты,
позволившие обобщить материал. Следует констатировать: статья может представлять
интерес для читателей и заслуживает того, чтобы претендовать на опубликование в
авторитетном научном издании.

10.25136/2409-8728.2023.10.44217 Философская мысль, 2023 - 10

92


	Взаимосвязь культуры, интерпретации феноменов культуры и мировоззрения в системе этнопедагогики (на примере тувинской культуры)

