
Михайлов Игорь Анатольевич

ORCID: 0000-0001-7750-9890 

кандидат философских наук 

старший научный сотрудник, Институт философии РАН 

109240, Россия, г. Москва, ул. Гончарная, 12, стр. 1, оф. 414 

ia.mikhaylov@gmail.com

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Михайлов И.А. — Новая публичность: современные дискуссии в Германии // Философская мысль. – 2023. – №
12. – С. 42 - 52. DOI: 10.25136/2409-8728.2023.12.69471 EDN: BJFXMU URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69471

Новая публичность: современные дискуссии в Германии

Статья из рубрики "Социальная философия"

DOI:

10.25136/2409-8728.2023.12.69471

EDN:

BJFXMU

Дата направления статьи в редакцию:

23-12-2023

Дата публикации:

30-12-2023

Аннотация: В статье рассматриваются основные этапы и подходы к анализу проблемы
публичности на примере работ Хайдеггера, Хоркхаймера, Адорно. Анализируется
значение теории публичности, представленной в двух исследованиях Хабермаса,
«Структурных изменениях публичной сферы» (1962) и публикациях 2021–2022 гг.
Хабермас интерпретирует «публичную сферу» как особое пространство применения
критического дискурса, формирующегося в эпоху становления капитализма. Если в
феодальном обществе «публичность» отождествляется с государственным, то в XVIII—
XIX в. складывается практика дискуссий о литературе, постепенно расширяющаяся до
критического обсуждения процессов общества. С достижением к середине ХХ в.
буржуазным обществом стадии «массовой демократии» и вмешательством государства,
активно использующего манипулятивные технологии, рациональные основания дискурса

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

42

https://e-notabene.ru/fr/rubric_518.html


публичной сферы уступают место внерациональным. Область публичности становится
сферой противостояния и противоборства интересов различных социальных групп.
Новые структурные трансформации сферы публичности становятся заметными в 2010–
2020 гг. и связаны с появлением новых медиа, новой ролью социальных сетей. В статье
используется методы историко-философского анализа, социально-критический метод
исследования, а также феноменологический и герменевтическим методы. Новизна
исследования заключается в следующих моментах. 1) Показаны причины отсутствия
позитивного понятия публичности в немецкой философии первой половины ХХ в. 2)
Разъяснена связь негативного отношения к публичности и глобального социально-
исторического пессимизма первых десятилетий ХХ в. (на примере теорий Хайдеггера,
Хоркхаймера и Адорно). 3) Очерчен общефилософский контекст, в котором проблема
публичности разрабатывается Хабермасом; показана связь проблемы публичности и
проблемы демократии. 4) Проанализированы основные этапы разработки Хабермасом
проблемы публичности. 5) Объяснен смысл критики Хабермасом "новых медиа",
появившихся в 2000-2022 гг. и дано краткое сравнение исследований Хабермаса с
трудами других теоретиков медиа. 6) Показаны ограничения, связанные с переводом
немецкого термина Öffentlichkeit (в русском языке: не только «публичность», но и
«общественность»).

Ключевые слова:

социальная теория, критическая теория, Хабермас, Хайдеггер, Хоркхаймер, Адорно,
демократия, медиа, капитализм, публичность

В 2021–22 гг. проблема публичности вновь стала темой оживленных дискуссий в
Германии. Один из поводов дал Юрген Хабермас. 60-летний юбилей «Структурного

изменения публичной сферы» [10] – своей первой и, по его собственной оценке,
наиболее успешной книги – автор отметил еще одной небольшой книгой на эту тему
[2],[13]. Как это чаще всего бывает в случае Хабермаса, эта книга собрана из ранее
опубликованных текстов. Не считая краткого предисловия, их на этот раз всего три:
«Размышления и гипотезы к новому структурному изменению политической
публичности»; «Делиберативная демократия. (Интервью) и «Что такое “делиберативная
демократия”. Возражения и неверные истолкования». Появление этой книги
способствовало широкому использованию выражения «публичность 2.0» – обозначения,
которое в современных публикациях на эту тему в Германии в значительной мере

обусловлено потребностями маркетинга1. Вот первое произведение молодого философа,
открывшее новую перспективу последующих исследований, а вот – публикация зрелого,
опытного мастера, уже многие десятилетия признанного классика политической
философии. Шесть десятилетий разрыва между этими книгами создают уже своего рода
магическую исторически-временную дистанцию. Сотня страниц, опубликованных в 2022
г. словно символизируют подведение итогов, одновременно подчеркивая значение
опубликованной в 1962 г. книги. Обе публикации построены на подчеркивании контраста
между прошлым и настоящим, они указывают на новые события, новые феномены в
важной для социальных наук сфере. Внимание читателя направляют на то новое, что
Хабермас заметил относительно публичности в 1962-м году, а также на те изменения,
которые произошли с ней уже в первые десятилетия XXI в. Чтобы вполне оценить
новизну этих двух книг, необходимо понять, чем же была «публичность» до Хабермаса.

1. К истории термина и его многозначности

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

43



1.1. Различные значения «публичности»

В немецкой традиции слово «публичный» (öffentlich), из которого впоследствии
образовался субстантив «публичность» (Ö ffentlichkeit) первоначально было синонимом к

слову «государственный»2. Наиболее близким эквивалентом к по-немецки понятной
публичности в английском языке является public sphere (аналогично тому: «публичная
сфера» в русском). При том, что оба термина восходят к латинскому publicus, в других
языках отсутствуют присутствующие в немецком коннотации, связанные с открытостью:

«öffentlich» означает, помимо прочего: «открытый», «видимый», «явный» [20, S. 1663]. В
соответствии с различными контекстами немецкого же словоупотребления мы можем
выделить по крайней мере четыре типа значений термина публичность. Первый контекст
относится к публицистической – например, в выражениях «общественность
(Öffentlichkeit) имеет право знать…». В этом случае подразумеваются дискурсивные
практики, используемые журналистами и вообще любыми представителями медиа.
Ж урналисты информируют, сообщают о том, как обстоят дела в той или иной сфере
общества. Второй контекст имеет отношение к юридическим аспектам занятия
публичными делами. В этом смысле мы говорим, например: «в общественных интересах
(im öffentlichen Interesse) <должна иметься прозрачность действий государственных
органов или крупных частных компаний>». Заметим, что уже в двух этих случаях нам
кажется более естественным использовать слово «общественный», а не термин
«публичный» (как в переводе обеих книг Хабермаса). Третий контекст относится, скорее,
к области социологической – как в выражениях «лишь в пространстве публичности
<возможно формирование общности сознания отдельных социальных групп>». Заметим,
что здесь в качестве наиболее удачного эквивалента труднопереводимого слова
Öffentlichkeit мы используем уже «публичность». Четвертый контекст, близкий к
третьему, подразумевается в выражениях вроде «публичность есть гарант <того, что
частная или политическая концентрация власти будет ограничена>». Здесь
подразумевается политологический дискурс, в котором высказывается нечто о месте

публичности в политической системе [20, S. 1663–1664]. Вывод, который современная
политическая теория делает на основании этого анализа: не существует какой-либо
одной, «единой» публичности. То, что означает этот термин, будет всякий раз зависеть
от того контекста и тех задач, которые являются определяющими для человека,
задающего вопрос об «общественности / публичности».

1.2. «Ущербная публичность» немецкой философии первой половины ХХ в.

Практически в каждой из публикаций Хабермаса, в которой говорится о публичности,
всегда присутствует еще одна тема – демократия. У же самая первая книга этого
ведущего теоретика демократии и вообще политического философа немецкоязычного
пространства в явной форме увязывает социально-политические проблемы и, в
частности, проблему публичности, с проблемами демократии. «Меня интересует, – пишет
Хабермас в предисловии 1990 г. – какой вклад данное исследование может внести в

вопросы теории демократии, вновь приобретающие сегодня важное значение» [1, с. 10].

Разъяснив эту сущностную связь темы публичности с проблемой демократии, мы можем
лучше понять значение его книги о публичной сфере 1962 года. Дело в том, что для
немецкой философии первых десятилетий ХХ в. ни той, ни другой темы не существовало
как позитивной философской проблемы. Во-первых, в академической немецкой
философии не существовало проблемы демократии. Сегодня эта проблема обсуждается
чаще всего в контексте философов, в разной форме критиковавших основы
рационализма. Любую критику рациональности клеймили как «иррационализм», а на

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

44



иррационализм, в свою очередь, возлагали ответственность за подготовку и укрепление
«антидемократического мышления». Наиболее естественными адресатами этой критики
представлялись идеи основных представителей немецкого идеализма (Гегель, Фихте,
Шеллинг), романтизм, труды Ницше, философия жизни, «органицизм» или

«экзистенциализм» [29],[30]. Впоследствии критика сосредоточилась на наиболее
заметных представителях какой-либо из названных традиций. Центральной фигурой
здесь стал Мартин Хайдеггер, в особенности после того, как появились исследования

Виктора Фариаса [5]; [6] и Хуго Отта [27]; [28]. Главный вывод этих исследований: краткое
ректорство Хайдеггера после прихода к власти нацистов не было случайной
политической ошибкой, но проистекало из самой сути его философии. Тем самым авторы
лишь усилили подозрения, которые задолго до того прямо или косвенно высказывали

современники Хайдеггера. В 1953 об этом говорил Карл Лёвит [23], такого же рода

подозрения являются постоянным рефреном заметок К. Ясперса о Хайдеггере [18].

К 70–80-м гг. в целом сложилось мнение, что понимание публичности как позитивного
феномена – а вместе с тем, и понимание демократических принципов государственного
устройства – в философии Хайдеггера невозможно. Тогда истоки «антидемократизма»
стали искать в его публикациях и выступлениях, появившихся до его ректорства во
Фрайбургском университете, до прихода национал-социалистов во власть. Внимание
обратилось на «Бытие и время»; ввиду проблемы демократии особенно пристально
всматривались в знаменитые §§ 25–27, в которых задается вопрос о том, «кто» же,
собственно, есть то сущее, о бытии которого в мире речь шла на предыдущей сотне
страниц. И здесь Хайдеггер делает неожиданный ход. Вопреки всей традиции, строившей
философию на несомненности Я («субъекта» / «человека» / «духа» / «сознания», – все
эти обозначения в зависимости от той или иной философии), Хайдеггер доказывает, что
идентичность этого сущего в наиболее частых и повседневных ситуациях «рассыпана» и
рассеяна, растворена вовне. Точно так же, как человек может жить преимущественно во
внешнем: в мире, в вещах, делах и заботах, он может и вопрос о себе самом понимать
по образцу того, как и что делают и понимают другие. Он радуется и печалится, как это
принято делать, судит о чем-то, как это обычно делают. Причем и здесь вопрос о «кто»
не укажет ни на что определенное: «кто» здесь – «не этот или вот тот, не сам человек, и

не некоторые, и не сумма всех», «“кто” здесь нейтрального рода, люди (das Man)» [3, с.

126]; [13, S. 126]. Это не власть «тех или этих» над человеком, но совершенно особого
рода феномен, диктатура безличности. Новаторство Хайдеггера именно в том, что он
указывает на каких-либо других субъектов, «социальных агентов», но считает такое
растворение и подчинение чертой, присущей самому человеку.

Впервые сходно звучащие идеи мы находим в трудах Кьеркегора. «“Толпа” (Menge) есть
неистинное. Вечно, благочестиво и по-христиански звучит то, что говорит ап. Павел:
“Лишь один дойдет до цели”, а не в сравнении (vergleichsweise), ибо в сравнении ведь
присутствуют и “другие”. Это означает, что каждый может быть этим Одним, и Бог ему в
этом поможет – но до цели дойдет лишь один; а еще это значит, что каждый должен с
осторожностью соприкасаться с “другими”, и по сути в одиночку говорить с Богом и

самим собой» [19, S. 99]. Однако в целом для этого феномена отсутствует термин – и
Хайдеггер его изобретает, субстантивируя безличное местоимение «man». Но как только
такого рода конструкт (das Man – «некто») изобретен, он тут же воспринимается как
пародия на человека (der Mann – человек, мужчина), как указание на особого рода
конкретных людей, неприметных, безликих. Он воспринимается как критика массового
человека; такое понимание закрепляется, когда, вслед за Хайдеггером, проблемы
массового общества начинают рассматриваться другими блистательными мыслителями и

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

45



мастерами слова. Совершенно не случайно, что «Восстание масс» Хосе Ортеги-и-Гассета
появляется двумя годами позже «Бытия и времени». «Масса и власть» (1960) Элиаса
Канетти выходит в свет уже в совершенно другой ситуации, но в целом помогает
интерпретации Хайдеггера как сторонника консервативных ценностей и врага

демократии (к обсуждению этой темы см., в частности: [7]).

Итак, ни демократия, ни публичность не являлись темой немецкой философии в первой
половине ХХ в. Эти концепты были обыкновенно связаны с негативными коннотациями.
Конечно, оценивая отношение немецкой философии начала ХХ в. к демократии и
либерализму, необходимо учесть, что некоторые представители академической среды – в
основном, неокантианцы – вполне допускали обозначение себя как «либералов и
демократов», причем даже в том случае, когда в первые годы Первой мировой
выступали в защиту Германии и «немецкого духа». Такие высказывания мы находим, к

примеру, у Германа Когена [4, S. 304—305]. Однако в случае марбургского неокантианства
демократия имеет преимущественно религиозную трактовку.

Может показаться, что говорить о достижениях Хабермаса в разработке теории
публичности, используя при этом примеры мыслителей, заведомо считающихся
«недемократическими», «консервативными» – слишком простой, если даже не
примитивный прием. Однако публичность в позитивном смысле отсутствует и в трудах
теоретиков первого поколения Франкфуртской школы. Адорно и Хоркхаймер исходят из
того, что к 40-м гг. «публичность (Ö ffentlichkeit) достигла состояния, в котором мысль

необратимо превратилась в товар, а слово – в его похвалу» [16, S. 17]. Вместо этого
слова, встречающегося в «Диалектике Просвещения» один только раз, авторы
значительно чаще говорят о публике (Publikum). Общая характеристика «публики» по
своим негативным коннотациям едва ли отличается от тона, в котором обсуждается
безличная публичность в «Бытии и времени»; раздел об индустрии культуры в этом
программном произведении двух авторов можно рассматривать как продолжение
хайдеггеровского анализа «das Man» – но только с учетом новой реальности медиа и
экономического устройства буржуазного общества. Радио, с его гонкой за талантами,
соревнованиями и рекламой отнимают у публики даже малейший след спонтанности,
причем сама природа публики не является пассивным объектом воздействия индустрии

культуры, но ее необходимой, сущностной частью [16, S. 146]. По сути, Хоркхаймер и
Адорно в отношении публики пытаются показать то же самое, что и в отношении идеалов
Разума и Просвещения: они показывают, что Просвещению (а соответственно, и
либеральным идеалам) может быть присуща саморазрушающая сила, оборачивающая
просветительские идеалы в «мифологию», а демократию и публичность – превращают в
авторитаризм.

Конечно, нам не следует ожидать многого также от философии, которая (как немецкая в
1910–1930-х гг.) находится под влиянием скептиков и критиков идей социума и
социальности. Ренессанс Кьеркегора, характерный для Германии 1910–20-х гг. (и в
соответствующий период совершенно отсутствующий в российской, французской и
британской философии) с необходимостью заимствовал у Кьеркегора также и
ориентацию на единичного, одинокого, изолированного субъекта и сопутствующую
критику общества, форм общественной коммуникации как «неистинных». Благодаря
этому социальному пессимизму в Германии стала возможной новая радикальная
философия человека, ставшая поначалу известной под названием «экзистенц-
философии» (1932–1936 гг.), а затем довольно быстро получившая отклик во Франции,
уже под маркой «экзистенциализма». Все эти примеры мы используем лишь для

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

46



иллюстрации того нового уровня рассуждений о демократии и публичности, который
достигается в работах Хабермаса.

Главной чертой изменения политической теории от Хоркхаймера / Адорно к Хабермасу и
его последователям можно считать отказ от «глобального пессимизма». Хотя он по-
прежнему принимается в расчет, однако теперь не является ориентиром для
политических исследований. В «методическом и содержательном смысле современная
исследовательская программа Института социальных исследований скорее отходит от

нее, нежели ее использует» [15, S. 17]. При этом сам пессимизм и скепсис этих новых
политических теорий никуда не исчезает. Он лишь перемещается на структурно новый
уровень. Причем в 2010–20-х гг. он как будто вновь приобретает глобальные черты.
«Если еще совсем недавно на уровне описания общественных преобразований
сохранялась уверенность, что либерально-демократические общества в целом следуют
пути расширения индивидуальных прав и отмене авторитарных стилей поведения,
укреплению форм демократического взаимопонимания, то сегодня господствует
примечательная сдержанность и даже замешательство уже при самом описании этих
процессов», отмечают А. Хоннет и Ф. Суттелюти; процесс достижения равенства прав
находится под угрозой обернуться либо усиливающимся контролем, либо политически

насаждаемой гомогенизацией [15, S. 13–14]. В последние десятилетия он имеет все те же
черты «глобальности», только теперь они располагаются на других, более конкретных
уровнях рефлексии. Пессимизм связан теперь не с общими идеями относительно разума
и рациональности. Общей тенденцией является отход от общих умозрительных
концепций, идет ли речь о критике техники Хайдеггером, критики инструментального
разума Хоркхаймером и Адорно или критики власти в работах М. Фуко. Переориентация
происходит в пользу «позитивных», позитивистски ориентированных тем и направлений
исследований. Каковы они? Начиная с 2016 г., по итогам выборов в США, существенно
возрос объем публикаций по проблемам популизма. Интерес к этому феномену не
угасает и по сей день, причем «популизм окрашивает <все> демократии современности»
[22, S. 1]. А вот другой проблемой, приобретшей особую популярность в последние
десятилетия, как раз и стала проблема демократического устройства общества в новой
ситуации публичности, причем новой ситуации современных медиа.

2. «Публичность 1.0»: «Структурные изменения публичной сферы» (1962)

«Публичная сфера» – одно из наиболее известных понятий Хабермаса, теория
публичности изложена в его габилитационной работе, защищенной Хабермасом в 1961 г.
и опубликованной годом позже. Публичная сфера не принадлежит ни государству, ни
экономической системе, ни различным социальным группам. Это «место», в котором
реализуется общественный разум и формируется «общественное мнение». Книга
Хабермаса реконструирует историю становления публичной сферы на пример обществ
Британии, Франции и Германии. В своей книге Хабермас диагностирует крах
традиционных форм политической публичности, постепенно заменяемых средствами
массовой информации и организацией экономики. В феодальном обществе
средневековья публичная сфера в современном понимании отсутствует – это особая,
«репрезентативная публичность», и она формируется «не как социальная область, как

сфера публичности, скорее она есть нечто подобное статусному признаку» [1, c. 55, 57].
Кстати, однако одним из неожиданных выводов Хабермаса становится заключение о
возвращении некоторых черт средневековья в политической культуре ХХ в.
Рациональная критика постепенно уступает место особого рода publicity – она уже
скорее предполагает конформность и согласие, и в этом смысл «ни к чему не
обязывает», но скорее предлагает нечто тому, кто готов за этим последовать, а со

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

47



стороны тех, кто эту гласность «предъявляет», publicity отсылает к личному престижу и
сверхъестественному авторитету, и мы можем говорить о «рефеодализации публичности»
[1, c. 270]. Собственно буржуазная сфера публичности зарождается в XVII—XVIII вв. и
реализуется поначалу в форме клубов, салонов и литературных обществ. Навыки и
практика критического обсуждения, сформировавшаяся поначалу в обсуждении
литературных произведений, вскоре была применена к государственным вопросам.
Параллельно, рост и укрепление нового класса буржуазии требовал все большей
осведомленности относительно состояния и перспектив рынка; эти интересы
способствовали развитию периодической печати (журналов и газет).

Для буржуазной сферы публичности в ее классическом виде характерно резкое
разграничение между «публичным» и «приватным». Государственные и политические
вопросы – «публичны», тогда как гражданское общество, рыночная экономика и семья –
«приватны». У частники буржуазной публичной сферы – приватные субъекты, они
вступают друг с другом в рациональную коммуникацию по поводу дел публичных.
Хабермас исходит из презумпции, что эти индивиды ориентированы на рациональность и
критические аргументы. Из этого следовало также, показывает Хабермас позднее, что
эти участники публичной сферы почти исключительно были мужского пола, имели
образование и не были бедны. Правда, формально социальный статус участников
коммуникации выносился за скобки, основным условием для участия в публичной сфере
была грамотность. Структурные трансформации этой «классической» сферы буржуазной
публичности приходят с обществом «массовой демократии». Расширившись за пределы
образованных состоятельных индивидов, сфера публичности уже не могла исключать
вопросы экономического неравенства. Теперь публичная коммуникация и дебаты вышли
далеко за пределы критической аргументации, став выражением противостояния
интересов различных социальных групп. Вмешательство государства, изобретение и
обширное применение технологий манипуляции общественным мнением произвели
существенные изменения в сфере публичности.

Мы говорили, что символика двух книг на одну и ту же тему, разделенных более чем
полувековой временной дистанцией, сама является отчасти медийным жестом. Более
пристальный взгляд позволит увидеть, что публичность является темой не только этих
двух книг, но и вообще значительного числа трудов Хабермаса. Так, например, он
затрагивает проблему публичности в собрании статей «Фактичность и значимость».

3. «Новые структурные изменения» публичной сферы. «Публичность 2.0»

В сравнении со всеми идеями, высказанными Хабермасом относительно публичности в
1960–2010-х гг., его последняя попытка выявить изменения, произошедшие с
публичностью, представляется не столь революционной и радикальной. Исследователь

делиберативной политики найдет в текстах «много знакомого и мало нового» [8],
теоретики медиа найдут, что большая часть критических замечаний в адрес новых форм
публичности уже не раз озвучивалась в связи с критикой Facebook и Twitter.

Одна из главных идей публикации 2021/22 гг. заключается в том, что современные
медиа достигли качественно нового уровня, и это новое их качество создает ряд угроз
для современной либеральной демократии. Одна из таких угроз заключается в
сегментации публичности, ее превращении в ряд замкнутых и друг от друга
изолированных «миров» – Хабермас называет этот феномен «фрагментацией». Два
других феномена новой публичности, находящихся под влиянием медиа –
дезинформация и поляризация. Дезинформация, о которой особенно много говорят в

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

48



последние семь лет, используя словосочетание «fake news», использует двуединую
стратегию: с одной стороны, преследование «лживой прессы», с другой – намеренное
распространение недостоверных сведений. Все эти три феномена новых медиа
разрывают единое пространство гражданского общества, тогда как для того, чтобы
демократия функционировала, необходимо, чтобы население находилось в согласии по
крайней мере какого-то минимального ядра убеждений. Итак, новые структурные
изменения публичности Хабермас связывает именно с принципиально новой ролью
медиа. Однако ни в теории новых медиа, ни в распознании новой медийной роли
социальных сетей, начавшей становиться заметной лишь с 2008–2010-х гг., Хабермас не
является первооткрывателем. После Маршалла Маклюэна, абсолютного пионера в
области теории медиа, одним из его крупнейших теоретиков был не менее знаменитый

соотечественник Хабермаса, Никлас Луман [24]. Проблема публичности и цифровых

медиа широко обсуждалась и в предшествующее десятилетие3.

Публичность – ключевая тема для проблемы демократии у Хабермаса. (В свою очередь,
теория демократии, наряду с конституционно-правовой структурой современного
общества – ядро политической теории Хабермаса). Но еще более точным было бы
сказать, что в центре политической теории немецкого философа находятся три
взаимосвязанные темы: разум, дискурс и публичность. Каждая из них соответствует
важном блоку внутри наследия Хабермаса. С отказом от философии субъективности (в
частности, феноменологии Гуссерля), «разум» символизирует коммуникативную
рациональность. Средой и способом проявления этой рациональности является дискурс.
Различные системы дискурса являются формой коммуникативного прояснения
притязаний на значимость в условиях пост-метафизического мышления в
плюралистических обществах. Именно поэтому дискурс по своей природе публичен
(öffentlich). Хабермас исходит из презумпции партнеров по диалогу, ориентированных на
взаимное понимание. Согласовывая друг с другом свои политические цели, участники
должны предъявить друг другу основания значимости своих целей и суметь
аргументативно защитить их в процессе обмена мнениями. Цель при этом – признание
этих целей также и другими участниками коммуникации. Особую сложность этого
дискурсивного обоснования притязаний образует то, что право лишь отчасти
обосновывается в процессе аргументации. С другой стороны, оно учреждается и
поддерживается административной властью, таким образом фактически действующее

(geltendes) право не обязательно обладает также и рациональной легитимностью [10].

Именно необходимость связи «фактического» и «значимого», нормативного и определяет
ту роль, которую для всей философии Хабермаса играет тема публичности.

Примечания

1 Впрочем, сегодня не менее часто можно встретить обозначения, намекающие на
достижения новых этапов развития публичности, например, «Публичность 3.0».

2 К истории этого термина см., в частности: [15]; [20].

3 Ср., в частности: [25] (здесь в наиболее структурированном виде даются различные
виды цифровых медиа: онлайн-издания, блоги и микроблоги, корпоративные платформы,
домашние страницы и, наконец, социальные сети. Понятие «цифровой публичности»
определяется, соответственно, как «совокупность свободно доступных цифровых
коммуникационных медиа, доступного там контента, а также всех индивидов,
обогащающих и потребляющих эти медиа в качестве авторов, комментаторов или

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

49



читателей.

Библиография

1. Хабермас Ю. Структурное изменение публичной сферы. Исследования относительно
категории буржуазного общества. С предисловием к переизданию 1990 года / Пер.
с нем. В.В. Иванова. М.: Весь мир, 2016.

2. Хабермас Ю. Новая структурная трансформация публичной сферы и
делиберативная политика / Пер. С нем. Т. Атнашева, научн. ред. Т. Вайзер. М.:
Новое литературное обозрение, 2023.

3. Хайдеггер М. Бытие и время / Пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: ad Marginem, 1997.

4. Cohen H. Kleinere Schriften V. 1913—1915 / Bearb. u. eingel. v. H. W iedebach //
Hermann Cohen. Werke. Bd. 16. Hildesheim; Zürich; New Yorck: Georg Olms, 1997.
XXXVI, 671 S.

5. Farías V. Largasse: Heidegger et le nazisme. Lagrasse: Editions Verdier, 1987.

6. Farías V. Heidegger und der Nationalsozialismus / Aus dem Spanischen und
Französischen übers. v. K. Laermann, mit einem Vorw. v. J. Habermas. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, 1987.

7. Féher I.M. Heidegger und Kant – Heidegger und die Demokratie // Europa und die
Philosophie. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 1993. S. 105-127 (Martin-Heidegger-
Gesellschaft. Schriftenreihe. Bd. 2).

8. Freudenthaler R. Habermas, Jürgen: Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit und
die deliberative Politik // Publizistik. 2023. Bd. 68. S. 389–391.

9. Habermas J. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der
bürgerlichen Gesellschaft. Luchterhand, Neuwied am Rhein 1962 bis 1987 (17.
Auflage), ISBN 3-472-61025-5; 1. bis 5. Auflage der Neuauflage, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1991 bis 1995.

10. Habermas J. Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1992.

11. Habermas J. Postscript to Faktizität und Geltung // Philosophy & Social Criticism. 1994.
Vol. 20. No. 4. P. 135–150.

12. Habermas J. Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit? In: Martin Seeliger,
Sebastian Sevignani (Hrsg.): Leviathan. Sonderband 37. Nomos, Baden-Baden 2021. S.
470–500.

13. Heidegger M. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 2001. 18. Aufl. XIV, 445 S.

14. Hölscher L. Öffentlichkeit // Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland / Red.: W . Conze, unter Mitarbeit v. Chr.
Meier. Bd. 4 (1978) Mi–Pre. S. 413–467.

15. Normative Paradoxien. Verkehrungen des gesellschaftlichen Fortschritts / Hrsg. v. A.
Honneth, K.-O. Maiwald, S. Speck, F. Trautmann. Frankfurt am Main; New York:
Campus Verlag, 2022. 405 S.

16. Horkheimer M. Gesammelte Schriften. Bd. 5: "Dialektik der Aufklärung" und Schriften
1940–1950. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1987.

17. Habermas J. Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit und die deliberative Politik.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2022.

18. Jaspers K. Notizen zu Martin Heidegger / Hrsg. v. H. Saner. München; Zürich: Pieper,
1978.

19. Kierkegaard S. Die Schriften über sich selbst. Düsseldorf; Köln: Diederichs, 1964. XVI,

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

50



176 S.

20. Kohler G. Öffentlichkeit // Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Begr. v. H.
Krings, H.M. Baumgartner u. Chr. W ild ; neu hrsg. v. P. Kolmer, A.G. W ildieuer. Bd. 2
(Gerechtigkeit - Praxis). Freiburg. i. Br.; München: Karl Alber, 2011. S. 1663–1675.

21. Welche Öffentlichkeit brauchen wir? Zur Zukunft des Jounalismus und demokratischer
Medien. W iesbaden: Springer VS, 2023.

22. Lewandowsky M. Populismus. Eine Einführung. W iesbaden: Springer VS, 2022. 196 S.

23. Löwith K. Heidegger – Denker in dürftiger Zeit // Löwith K. Sämtliche Schriften.
Stuttgart: J.B. Metzler, 1984. Bd. 8: Heidegger – Denker in dürftiger Zeit. S. 124–163.

24. Luhmann N. Die Realität der Massenmedien. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1996. 2.,
erw. Aufl.

25. Mielke B., Wolff Chr. Gerichtsverfahren und der Strukturwandel der Öffentlichkeit durch
digitale Medien // Transparenz. Proceedings 17. Internationales Rechtsinformatik-
Symposion Salzburg (IRIS 2014) / Eds: E. Schweighofer, F. Kummer, W . Hötzendorfer.
W ien: Österreichische Computer-Gesellschaft (ÖCG), 2014.

26. Noelle-Neumann E. Öffentliche Meinung. Die Entdeckung der Schweigesprirale. Berlin;
Frankfurt a. M.: Ullstein, 1996.

27. Ott H. Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt a.M.: Campus
Verl., 1988.

28. Ott H. Martin Heidegger. A Political Life. London: Harper Collins, 1993.

29. Sontheimer K. Antidemorkatisches Denken in der Weimarer Republik //
Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte. 1957. Hf. 1. S. 44–62.

30. Sontheimer K. Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik: die politischen
Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933. München: dtv
Verlagsgesellschaft, 1978.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья представляет собой обстоятельное и весьма квалифицированное
освещение дискуссий, связанных с понятием «публичность», которые велись в немецкой
философии с 60-х гг. прошлого века и продолжают вестись сегодня. Вполне ожидаемо,
что в центре этих дискуссий оказывается фигура Ю . Хабермаса, «властителя дум» уже
нескольких поколений читателей, верящих в возможность функционировании в
буржуазном обществе механизма принятия решений, которые основывались бы на
рациональной аргументации различных точек зрения и демократической организации
выбора модели решения социальных проблем из множества предлагаемых
альтернативных вариантов. Следует констатировать, что автору удалось представить
ясную и достаточно полную картину дискуссий по социально-философской
проблематике, связанных с понятием публичности. Замечания, которые могут быть
сделаны к тексту статьи, носят рекомендательный характер, и они не могут
рассматриваться в качестве препятствия для решения Редакции о возможности
публикации. В статье присутствуют подзаголовки, и это помогает усвоению её
содержания, но нет привычных для большинства читателей введения и заключения.
Первый абзац текста является описательно-историческим по своему характеру (что в
определённой степени соответствует тематике и реальному содержанию и статьи в

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

51

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


целом), в нем нет формулировки проблемы и задач исследования. Думается,
дополнение этого фрагмента соответствующими (хотя бы краткими) указаниями будет
способствовать тому, что читатели увидят в статье не только историю обсуждения
избранного автором понятия, «сгруппировавшего» вокруг себя социально-философские
дискуссии последних десятилетий (и, разумеется, не только в Германии), но и
«приглашение» к собственным размышлениям по проблеме роли рациональности в
принятии решений в социально-политической сфере в современном мире. Примерно то
же самое можно сказать и о двух завершающих абзацах, которые также по существу
можно рассматривать как заключение, но и в этой части текста можно было бы оттенить
именно результаты проделанной автором работы, чтобы у читателя не оставалось
впечатления, что ему просто рассказали некую «интересную историю», которая
закончилась и уже не требует продолжения. Правда, при этом (если заключение
выделить в качестве отдельного фрагмента текста) последний пункт (««Новые
структурные изменения» публичной…») окажется слишком кратким, его нужно будет
расширить, да это, думается, и по существу было бы правильным. Далее, автор,
кажется, не вполне критично относится к самим принципам Ю . Хабнрмаса. Насколько
«реализуемы» они в современном буржуазном обществе? Вряд ли стоит подробно
доказывать, что ни в Германии, ни в других частях сегодняшнего «цивилизованного
мира» ни рациональность, ни долженствующие основываться на ней демократические
механизмы принятия решений не играют существенной роли в социально-политической
жизни. Не следует ли из этого, что сами представления Хабермаса были весьма
упрощёнными, а потому и поддерживались реальными субъектами политической жизни
как безопасные благонамеренные иллюзии? Кажется, последнее предложение текста
позволяет полагать, что и сам автор приближается к подобной постановке вопроса.
Одним словом, хотелось бы, чтобы автор продолжил свои исследования темы
«публичности» с учётом реального положения в сегодняшней социально-политической
жизни. Рекомендую рецензируемую статью к публикации в научном журнале.

10.25136/2409-8728.2023.12.69471 Философская мысль, 2023 - 12

52


	Новая публичность: современные дискуссии в Германии

