
Любохонская Оксана Валерьевна

кандидат философских наук 

Преподаватель. Кафедра Философско-исторических дисциплин, экономики и права. СПб ГБПОУ
Академия управления городской средой, градостроительства и печати. 

195273, Россия, г. Санкт-Петербург, ул. Руставели, 33 

gl.oksana2018@yandex.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Любохонская О.В.  Философское измерение античной меры и скандинавского лагома // Философская мысль.
 2024. № 5. DOI: 10.25136/2409-8728.2024.5.69483 EDN: DHFXQD URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69483

Философское измерение античной меры и скандинавского
лагома

Статья из рубрики "Традиции и инновации"

DOI:

10.25136/2409-8728.2024.5.69483

EDN:

DHFXQD

Дата направления статьи в редакцию:

30-12-2023

Аннотация: В статье исследуется вопрос о взаимоотношении двух понятий: античной
меры и скандинавского лагома. Автор, с одной стороны, обращается к наследию
древнегреческой философии (Сократу, Платону, Аристотелю) и пытается
реконструировать основные смысловые характеристики античной меры, а с другой
стороны, к историческому контексту возникновения понятия лагома и его значения.
Раскрытие смыслового контекста данных понятий происходит через аспекты: онто-
космологический, экзистенциально-антропологический и эстетический. Автор в
философско-культурологическом ключе уделяет особое внимание выявлению сходства и
различия смыслового наполнения данных терминов. Так же автор стремится понять
какое место концепция лагома, применяемая для повседневного образа жизни может
согласовываться с философской концепцией «заботы о себе» и быть гармонично в нее
встроенной.  В статье применяется метод компаративистики. Это позволяет уточнить
взаимоотношение понятий меры и лагома, их границы и специфику. Автор приходит к
выводу в отношении скандинавского лагома, что это понятие хотя и несет изначальную

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

34

https://e-notabene.ru/fr/rubric_536.html


понятийную нагрузку меры как предела бытия, но философская развертка его
смыслового содержания практически отсутствует, то есть это понятие остается в
контексте мифа. Экзистенциально-антропологический критерий показывает, что понятие
лагома можно и нужно использовать в философии, особенно когда речь идет о
философии повседневности, минимализма и эвдемонизма. Эстетическое измерение
показывает как соотносятся понятия античной меры и скандинавского лагома, какова их
основная специфика. Очевидно, что лагом – это самостоятельно развивающийся термин,
обозначающий особый стиль повседневного образа жизни, заботы о себе и о мире,
получивший широкое распространение в начале XXI века.

Ключевые слова:

м е р а , л а г о м , б ыти е , онтология , космология , антропология , э с те тика , античность,
скандинавский, миф

Наступившая эпоха требует пересмотра фундаментальных философских категорий и
привносит в философию и культуру новую терминологию, которая претендует на
универсальность своего собственного смыслового значения. Одним из таких понятий
становится лагом (lagom). Этот термин пришел из шведского языка и получил в
последнее время широкое распространение не только в культурологическом, семантико-
лингвистическом, но и философском контекстах. Смысловое значение лагома охватывает
определенную систему ценностей, формирующих особый «образ жизни», который
сегодня популярен не только в Европе, но и в России.

Многие авторы – популяризаторы данной концепции указывают на древнескандинавское
происхождение слова lagom, производя его от laget om, что обозначает групповое
действие, когда викинги, образовав круг, передавали друг другу рог с медовухой. Они

отпивали из него по глотку, таким образом, чтобы хватило всем [6, с. 20]. Позднее,
понятие лагом встраивается в законодательство скандинавских народов («lag» -

«закон») [24, с. 24]. Еще одним важным значением этого термина является понимание
лагома, как умеренности или меры во всем, в соответствии с дословным переводом: «не

слишком много, не слишком мало», «в самый раз», «достаточно» [3, с.8],[6, с. 21]. Таким
образом, эти три фундаментальных значения слова «лагом»: общее действие, закон и
мера, представляют нам данное понятие как способное породить цельную жизненную

концепцию, формирующую новое мировоззрение или целую философию [9, с. 25].

Смысловой контекст термина «лагом», более всего близок древнегреческой категории
меры (metron). Для того чтобы прояснить, можно ли в полной мере считать концепцию
лагома философией, нужно провести сравнение этих двух понятий и выявить их
структурное и смысловое наполнение. В данной статье сравнение понятий лагома и
античной меры будет проводиться по следующим критериям - онто-космологическому,
экзистенциально-антропологическому и эстетическому, с опорой на методы культур-
философской компаративистики.

Онто-космологический критерий меры и лагома.

Экзистенциальное бегство древних греков от хаоса бессознательного привело к
стремительному росту рационального философского древа из мифической подпочвы,
поэтому онто-космологический критерий меры можно охарактеризовать как
диалектический и мифо-философский. Диалектический критерийвыступает сначала как

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

35



стихийно-диалектический, использующий образы тьмы и света, что характерно для
орфиков и философии Гераклита. Затем, он трансформируется в рационально-
диалектический критерий, для которого характерна борьба хаоса (стихийного,
неупорядоченного и бессознательного начала) с космосом (упорядоченным и
пронизанным Логосом началом) или столкновение небытия с бытием соответственно.
Мера может выступать здесь как синтетическая категория, обеспечивающая
диалектические переходы между вышеперечисленными противоположностями.
Например, апейрон Анаксимандра можно трактовать не только как начало всего
существующего, но и как то, что является мерой его бытия и небытия, потому что
возникшим из беспредельного апейрона вещам суждена гибель в соответствии с
определенным порядком возмещения взаимной задолженности с течением времени.
Имплицитно меру можно обнаружить у Эмпедокла в его учении о «корнях вещей» и о
движущих космос силах – Любви и Вражде, где первая соответствует единству бытия, а
вторая, разрушает это единство и влечет мир к хаосу. Концепция меры-числа как
первоосновы бытия присутствует у Пифагора, у Гераклита Логос выступает мерой и
основой всего существующего, собирающей бытие в единство.

Самым показательным критерием важности меры для древнегреческой философской
мысли является диалог Платона «Тимей». Если хаос является тем, к чему еще не

прикоснулся бог-демиург [12, с. 511-512], то соразмеренность – основа миропорядка,

образованного из взаимодействия стихий воздух, вода, огонь и земля [12, с. 513].
Существование бытия полностью обусловлено диалектическим взаимодействием этих
двух противоположностей хаоса и космоса. Бытие «держится» на балансе меры.
Окончательное избавление бытия от хаотического компонента невозможно, так как это
«родовая суть, которая рано или поздно даёт о себе знать, прорываясь через

ограничения разумного порядка». [10, с.120-121]. Мифопоэтическое описание мировых
катастроф не предполагает полного изгнания хаоса, но оттесняет его «на периферию»
[8, с. 151]. Однако переизбыток хаоса и нарушение меры ставит бытие на грань его
существования: «Всякая смесь, если она ни в какой степени не причастна мере и
соразмеренности, неизбежно губит и свои составные части, и прежде всего самое себя.
Ибо при таких обстоятельствах это не смесь, но какая-то беспорядочная масса, всегда

приносящая беду ее обладателям» [14, c. 92]. Получается, что мера обеспечивает
взаимосвязь между хаосом и космосом, являясь самой главной скрепой существования
мира. Пропорцией космической меры владеет лишь бог-Демиург, который видя, что мир
идет к саморазрушению, что свойства беспорядка и неразумности начинают преобладать
над порядком, вновь начинает создавать космос и упорядочивать его. «Соразмеренность

всюду становится красотой и добродетелью» [14, с. 92], поэтому мера принадлежит
вечности и является тем фундаментальным эйдосом, который находится в основании
бытия. Космос (бытие) предполагает границу, хаос эту границу разрушает, будучи
безграничным. Поэтому, мера является, границей космоса и хаоса, препятствуя
чрезмерному распространению последнего, так как именно нарушение баланса меры
между ними может привести сначала к победе хаоса, а затем к исчезновению бытия в
небытии. Таким образом, Платон еще более рационализирует меру и «поднимает» ее до
умозрительного образца всего существующего, открывая возможность для дальнейшей
рационализации этой категории в трудах Аристотеля и Г.В.Ф. Гегеля.

Что касается лагома, то корневая основа данной концепции берет началоиз
скандинавской мифологии, а именно из мифа о возникновении мира. Речь идет о
структуре мироздания, задаваемой древом предела – священным Иггдрасилем, который
является первомерой всего существующего. Прорицательница-вёльва говорит о девяти

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

36



корнях, из которых прорастают девять миров соответственно [5, с. 22]. Возникают эти

вечные миры из хаоса [17]. В начале был «великий хаос: это не был ни песок, ни море,

ни ветер, ни буря (…) земли не было, и сверху не было неба» [18]. Пророчица отсылает
нас к небытию, где зарождается семя мировой меры (древа предела), которое
оформится затем в девять миров. Срединный человеческий мир – Мидград существует в
некоторой смеси пределов бытия и небытия, так как непосредственно взаимодействует с
неупорядоченной областью мира Ётунхейм, где обитают великаны. Это совершенно дикая

земля, которая «отдана на откуп стихиям и хаосу неукрощенного мира» [5, с. 27].

Нечто похожее мы находим в древнегреческой орфической космологии: миропорядок
возникает из хаоса, его первородителем является Океан, в котором плавает мировое
яйцо – прообраз бытия или космоса. В этом мировом яйце был зачат первый свет,
персонифицируемый вышедшим из него божеством Фанесом Протагоном. После этого
свет – Фанес образовал первую божественную пару с богиней ночи Нюкте (тьмой) и в
этом союзе была обретена первая равновесная основа бытия, а существование мира
стала очевидным свершившимся фактом. Фанес Протагон напоминает скандинавского
великана Имира, который уже существовал до создания бытия и затем стал плотью,
материей для творения девяти миров Иггдрасиля. Имир зародился в хаосе небытия,

когда «только бездна зияла» [19]. Его возникновению предшествовали два первомира:
огненный Муспельхейм и ледяной Нифльхейм. Получается, что первое живое существо
уже содержало в себе две противоположности огня и льда, которые являются вечными
стихийными началами и сохранятся, даже если погибнет мировое древо. Огонь здесь
можно интерпретировать как первозданный хаос, так как это стихийное начало,
способное уничтожить не только все, но и в конечном итоге самое себя. Чтобы этого не
произошло, огонь должен уравновешиваться своей полной противоположностью, которая
выступает в виде льда как его предела, т.е. предела хаоса. Лед – это стихия воды в
своей оформленности, упорядоченности, способная остановить стихию огня или
сдержать ее. Таким образом, мифический Имир – живое антропоморфное первотворение
двух вечных первомиров: огня и льда, хаоса и порядка, небытия и бытия.

В скандинавской мифологии существование мира поддерживается мерой стихийного
диалектического взаимодействия хаоса и порядка, аналогично тому, как это
выстраивается в орфической мифологии. Однако, если в отношении античной меры четко
выявляется философско- мифологическая парадигма онто-космологии, то в отношении
скандинавского лагома, который хотя и несет изначальную понятийную нагрузку меры
как предела бытия, философская развертка его смыслового содержания практически
отсутствует, то есть это понятие остается в контексте мифа.

Мера и лагом в экзистенциально-антропологической перспективе

Космо-онтологический критерий меры переносится древнегреческими философами в
антропологическую парадигму прежде всего с учетом ее рационализирующего начала.
Недаром Платон вкладывает в уста Сократа слова: «Хочешь ты того или нет, тебе

придется допустить, что ты мера» [15, с. 266]. Наличие у древнего грека страха перед
поглощающей бездной и пустотой хаоса способствовало его неутолимому желанию
поиска разумных оснований мира и существования человека, рождало невероятное по
силе стремление к чистому «эйдосу» бытия, усматриваемому в свете разума. Из этого
стремления рождалось понимание того, что я-есть – это способность измерить свое
существование через несуществование: «Мера существующего или несуществующего

есть каждый из нас» [15, с. 26]. Обнаружение себя в бытии и оказывалось, по словам М.

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

37



Хайдеггера «проекцией сущего на бытие» [23, c. 117].

Выше упоминался важный ритуал скандинавской традиции, когда викинги садились в
круг и каждый, отпив из чаши с медовухой по глотку, передавал ее другому. Именно так
происходило обнаружение себя в круге непотаенного, и тем самым определялась мера
существования и не существования героя. Потому что если тебя нет в этом круге, то ты
не существуешь для рода и племени, для бытия и для себя самого. Ты остаешься
непроявленным для мира, не участвуешь во всеобщем действии (laget om), где каждому
отводится его мера бытия. В скандинавских языках слово «вещь» (ting) одноименна с
круговым собранием викингов, так же как немецкое «ding» можно связать со словом ting

«то, о чем идет дело», то, что вынесено на общее собрание [4, c. 67], то и становится
явным, действенным и существующим для всех. Круг непотаенности – это мера
восприятия бытия, очерчивание того, что открывается им, мера отделения
существующего от не существующего, дающая возможность ощутить пространство, где

обнаруживает само себя бытие человека [23, с. 115]. Открытие пространства бытия, как
следствие, приводит к обнаружению истины (�λήθεια), которая есть выход из потаенного.
Ключом, открывающим этот выход к истине, является как древнегреческая мера, так и
скандинавский лагом.

Человек является носителем меры: «Мера – это ум и знание» [14, с. 94], потому что он
существо разумное и сознательное. Мера дана человеку, вернее встроена в него a
priori, т.к. является сущностной основой разума. Она же определяет в нем человеческое
измерение настолько, насколько он способен к осознанности. Для самого человека мера
проявляется в процессе самопознания, а вовне она выступает как разумность или
разумная деятельность. Гармоничная открытость человеческого разума и вовлеченность
в оба эти процесса способна привести к наивысшей ступени знания – мудрости. Поэтому

Сократ произносит: «Мудрейший, и есть мера» [15, с. 281], есть сам Разум во всем своем
наивысшем существовании, которое только возможно достичь в земной жизни. В этом
кроется глобальное отличие сократовского понимания мудрости от протагоровской
софистической декламации: «Человек мера всех вещей, существующих, что они

существуют, несуществующих же, что они не существуют» [20, c. 72]. Сократ указывает на
то, что это разум должен со-измеряться в соответствии с данной ему свыше мерой,
потому что она имеет божественное происхождение. Со-измерение разума – это

движение оформления ума (энтелехия), [1, с. 247] согласное с мерой. Человек
оформленного ума обретает благоразумие и умеренность. Ведь только со-измеренный с
мерой разум способен достичь Блага, а значит постичь главную цель человеческой
жизни – счастье. Тем самым, Сократ подводит своих учеников к признанию того, «что

человек не знает главного». [4, c. 68]. Прежде чем пользоваться мерой своего разума
(разумностью), нужно познать самого себя. Именно самопознание приводит человека к
определенной мере, при которой он может осмыслить свое существование так, как оно
есть, а осмысляя его, человек проецирует себя на бытие окружающего мира. Таким
образом, со-измерение – это естественный процесс, когда разум стремится к мере как
неполная и тяготеющая к целому часть, только так человек становится человеком. Смысл
слова чело-век можно проинтерпретировать как единство века – вечности и чела –
разума. Мера принадлежит вечности, поэтому разум, со-измеряясь с ней, тожедолжен
стать вечным, а значит оформленным бессмертным эйдосом человека.

Тезис Протагора процитированный выше отрицает сократовский поиск полноты

целостного себя и обращает не человека как такового [2, с. 157], а отдельно взятого
индивида к внешнему измерению (познанию) вещей, обнаруживаемых в горизонте

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

38



существования: «Человек тут продолжается в вещах – делах и предметах, – которые

попали в поле его притяжения» [23, с. 116], то есть обитает в круге непотаенного.
Остальные же вещи, которым отказано в присутствии в этом круге «выпадают» в не
существование. Главной проблемой протагоровского тезиса о человекеявляется его
оторванность от понимания того, что мера есть процесс постижения человеческим
разумом божественного начала. И потому, каждый взятый в отдельности разум, со-
измеряя вещи с самим собой, может ошибиться.

Таким образом, сократовское понимание меры предстает перед нами как нечто
тождественное разуму. Здесь не человек измеряет вещи, как в тезисе Протагора, а
самопознание обусловлено вещью занятой раскрытием своей сущности. С одной
стороны, «мы называем так же знание и чувственное восприятие мерою вещей» но, если
бы их не было, мы бы не могли произвести процесс со-измерения своего знания с ними,
то есть познание внешнего мира было бы невозможным. Аристотель высказывается о
тезисе Протагора, как о ничего не содержащем, по сути. Это сродни утверждению, что
человек есть знающее и чувствующее существо. Поэтому вещи скорее измеряются, чем

их измеряют [1, c.255]. Если следовать мысли Сократа, Платона и Аристотеля, то мера
должна приводить к открытию Истины, которая и есть Благо. Наивысшая цель
человеческого существования в том, чтобы «стремиться воспринять разумом подлинное
бытие, возможно ненадолго, но познать и питаться «созерцанием истины» и

блаженствовать [16, с. 156 d]. Прежде нужно «знать истину относительно любой вещи», а
потом со-измерять или определять все существующее в соответствие с этой истиной. В
такой перспективе главное расхождение Сократа с релятивизмом Протагора заключается

в том, что Истина для Сократа значимо существует, она есть цель всего [7, с. 699].

Еще одним смысловым совпадением античной меры и скандинавского лагома является
поиск внутренней гармонии (άρμονία), снятие внутренних противоречий. Когда человек

«сам настроил свою жизнь как гармоничное созвучие слов и дел» [13, c. 278], осуществил
поиск со-размерности между душой и телом: «Не возбуждать ни души в ущерб телу, ни
тела в ущерб душе, но давать обеим сторонам связаться между собой, дабы они

пребывали в равновесии и здравии» [14, с. 582]. Это поиск «золотой середины» для
собственной жизни. То же обнаруживается в современных интерпретациях понятия
лагом. Концепция лагома предполагает выстраивание образа жизни, который
ориентирован на гармонию, душевное равновесие и проявляется в повседневном
вопрошании: «Что такое в моем понимании жизнь?» и «Что я могу сделать, чтобы
чувствовать себя удовлетворенным и уравновешенным?». Подобные вопросы отсылают
нас к переоценке жизни, пониманию того, что для нас действительно важно. Забота о
себе здесь вполне сочетается со здоровым эгоизмом, что становится нормой
современного общества. Лагом «ведет нас к тому идеальному месту, где мы сохраняем

естественное здоровье разума, души и тела». [24, c. 64].

Лагом несет в себе сократовскую нагрузку поиска тождества меры и разума через
согласие с самим собой и через форму заботы о себе, выражающуюся в том, чтобы

познавать самого себя и поступать разумно. [22, с. 98]. Если применять понятие лагома к
внешнему окружающего миру, то оно полностью вписывается в протагоровский тезис и
оценивается более релятивистски, чем объективно. Концепция лагома скорее
прикладная и практическая. Она предлагает работу для человеческого сознания с
опорой на «жизнь снаружи» в ее предметности, реализуя, прежде всего, заботу о
внешнем мире, которая как следствие должна привести к внутренней заботе о себе.

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

39



Сократовский подход подразумевает обратное движение, предлагая оттолкнуться от
заботы о себе, которая, как следствие, должна привести к заботе о внешнем мире. Если
изначально категория древнегреческой меры разрабатывалась античными мыслителями
в универсальном ключе, и только Протагор допускает софистически индивидуалистский
крен, то скандинавский лагом в современной интерпретации разрабатывает
индивидуалистический фокус жизни до мелочей.

Антропологичночть эстетики

Одним из самых важных проявлений античной меры (соразмереннности) и
скандинавского лагома является красота и гармония. Начиная с атомизма Демокрита, в
древнегреческой эстетико-философской мысли происходит сдвиг в сторону принципа
множественности, который подразумевает распад целого на части. Применительно к
человеку речь идет об индивидуализации, «выделении внутренней симметрии» каждого
отдельного субъекта. В индивидуализации слышится призыв к уединенному и
безмолвному созерцанию красоты природы, к попытке гармонизировать человека и
окружающий его мир. Мышление безусловно связано с внутренней гармонией души и

если человек «теряет ум», то гармония нарушается [11, с. 508]. Пребывая в созерцании и

размышлении, можно получить удовольствие от прекрасного [11, с. 509].

Красота для древних греков - прежде всего совместимость и цельность, она содержит в
себе совершенство, которое может характеризоваться ясным содержанием,
жизнеутверждающей простотой, движением вечного и непрерывного мира (объединение
разрозненных элементов). Даже диалектика хаоса и космоса или тела и разума для
древнего грека не взаимоисключающая, а взаимодополняющая. В скандинавском
лагоме присутствуют все вышеперечисленные характеристики красоты, но совместимость
и цельность превращается в функциональность. В самом посыле красоты есть
существенное отличие, которое наиболее ярко можно обнаружить в дизайне и
архитектуре стран Скандинавии, связанное со стремлением к нейтральности и
абстрактности, в противовес древнегреческой беспечности и игривости смешанной с
трагичностью. Лагом как стиль жизни укоренён в повседневности, поэтому для него
характерно стремление к нейтральности, а не к яркости и событийности. Лагом-дизайн
должен уравновешивать, успокаивать психику человека, дарить комфорт и уют. Ж илье
должно быть экологичным, лишенным стрессовых факторов, которые нас окружают,

дающим чувство покоя, защиты и умеренности [24, c. 106].

Если у древних греков эстетика диалектична, то у скандинавов – минималистична
(включает в себя простоту и функциональность). Это стремление к визуальному
расширению пространства с использованием преимущественно светлых тонов,
избеганием резких переходов в цветовой гамме (использование не более трех цветов)
[21, с. 234] и в формах производимого товара. Это практичность, функциональность,
свобода передвижения или перемещения вещи, рациональный расчет в приобретении со
ставкой на долговечность и натуральность материала, из которого сделан товар.
Простота, умеренность, пространство, функциональность – это главные составляющие
принципа лагом. Эстетика становится главным фактором благополучия человека, так как
влияет на эмоциональное и физическое здоровье человека.

Красота и гармония в современном мире полагает в себе еще и полезность, которая
заключена в функциональности вещи, примером может быть дизайн стульев датского
мастера Ханса Вегнера или архитектура и дизайн скандинавской школы
функционалистов Пола Хеннингсена, Алвара Аалто и Арне Якобсена. Красота и

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

40



полезность были неразрывно связаны между собой, в том числе, и для древних греков.
Для них «наслаждение создавалось не столько прекрасными видами окружающей
природы или космоса, не столько восторгом в отношении каких-либо изящных или
красивых форм», но более всего «жизненной целесообразностью этих предметов, их

полезностью и нужностью для человека, совершенством и гармонией их построения» [11,

c. 579-580].

Новоевропейская традиция долгое время характеризовалась борьбой человека с
природой, задачей ее покорения силе человеческого разума. Концепция лагом выходит
за рамки такой борьбы, возвращает человека к потерянному чувству единства с
природой и жизнью как первообразами всего существующего. Аналогичный подход был
присущ и эстетике древних греков. Современная скандинавская архитектура и дизайн не
только функциональны, но и органичны. С одной стороны, это искусственный мир, но, с
другой стороны, он гармонично встроен в мир природный, естественный. Такое искусство
стремиться пропустить через себя природу и отразить ее, а не закрыться от природного
мира толстыми стенами и непроницаемыми окнами.

В заключение можно сказать, что понятия античной меры и скандинавского лагома,
безусловно, во многих значениях совпадают и взаимодействуют друг с другом, но
каждое из них несет собственную специфическую смысловую нагрузку. Термин лагом
можно и нужно использовать в философии, особенно когда речь идет о философии
повседневности, философии минимализма и эвдемонизма. Очевидно также, что это
самостоятельно развивающийся термин, который получил широкое распространение в
начале XXI века. Его можно рассматривать и как дополнительное смысловое расширение
самой категории античной меры (мета-термин) и как отдельную самостоятельную
концепцию образа жизни современного человека, образа заботы о себе, потому что
следуя выражению Клеобула из Линды «лучшее – это мера».

Библиография

1. Аристотель. Метафизика // Собрание соч.: В 4 т. М.: Наука. 1976. Т. 1. С. 63-368. 
2. Асоян Ю.А. "Человек как мера" и "забота о себе" в интерпретациях М. Хайдеггера и
В, Бибихина // Вестник ПСТГУ . Серия IV. Педагогика. Психология. Вып. 57, 2020. С.
153-164. 
3. Бергрен С. Лагом: не много, не мало. Шведская философия золотой середины. Минск:
Поппури. 2019. 320 с. 
4. Бибихин В.В. поиск своего в "Алкивиаде" Платона // Логос. №4 (83), 2011. С. 63-88. 
5. Биркетт Т. Скандинавские мифы и легенды. Старшая Эдда. Прорицание вёльвы, 2. М.:
КоЛибри. 2021. 320 с. 
6. Бронс А. Лагом. Ничего лишнего. Как избавиться от всего, что мешает быть
счастливым. М.: Издательство "Э". 2018. 224 с. 
7. Волкова Н.П. «Мера всех вещей» Протагора как критерий истины. // ΣΧΟΛΗ. Vol.
13.2.2019. С. 696-704. 
8. Гудимова С.А.  Античновть: человек, миф, космос // Вестник культурологии. №2, 2018.
С. 149-162. 
9. Карлсон Э. Лагом. Шведские секреты счастливой жизни. М.: Эксмо. 2021. 208 с. 
10. Кулик А.В. Представление Платона о хаосе // Ученые записки Таврического
национального университета им. В.И. Вернадского. № 26(65). 2013. С. 119-126. 
11. Лосев А.Ф. История античной эстетики (ранняя классика). М.: Высшая школа. 1963.
583 с. 
12. Платон. Тимей // Платон. Собрание соч.: В 4 т. М.: Мысль, 1993. Т. 2. С. 495-588. 
13. Платон. Лахнет // Платон. Собрание соч.: В 4 т. М.: Мысль, 1990. Т. 1. С. 268-294. 

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

41



14. Платон. Государство. Кн.1 // Платон. Собрание соч.: В 4 т. М.: Мысль, 1994, Т. 3. С.
97-494. 
15. Платон. Теэтет // Платон. Собрание соч.: В 4 т. М.: Мысль, 1993. Т. 2. С. 192-274. 
16. Платон. Федр // Платон. Собрание соч.: В 4 т. М.: Мысль, 1993. Т. 2. С. 135-191. 
17. Прорицание провидицы. Voluspa / Пер. С. Свириденко. URL:
https://norroen/info/src/edda/voluspa/rut.html (дата обращения 25.11.2023) 
18. Прорицание провидицы. Voluspa / Пер. М.М. Стасюлевича, 1864 // Извлечение из
Старой Эдды XII ст. Волу-Спа 3. URL: https:/norroen/info/stc/voluspa/ru3 (дата обращения
26.11.2023). 
19. Прорицание провидицы. Voluspa / Пер. В.Г. Тихомирова. URL:
https://norren/info/scr/edda/voluspa/rut/html (дата обращения 25.11.2023) 
20. Секст Эмпирик. Собрание соч. В 2 т. Т. 1. М.: Мысль, 1975. 400 с. 
21. Теплинская В.С. Философский Lagom и дизайн среды // VIII Международная научно-
практическая конференция. Новые импульсы развития: вопросы научных исследований.
2021. С. 233-236. 
22. Фуко М. Герменевтика субъекта. Курс лекций, прочитанный в Коллеж де Франс в
1981-1982 году. СПбю: Наука. 677 с. 
23. Хайдеггер М. Время и бытие. М.: Республика. 1993. 446 с. 
24. Экстрём Л. Lagom. Секрет шведского благополучия. М.: КоЛибри, Азбука Аттикус.
2021. 204 с. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В рецензируемой статье рассматривается вопрос об отношении культурно-исторического
образа «лагом» к философской категории меры. Автор стремится обосновать положение
о том, что «мера» и «лагом» выполняют аналогичные функции в породивших их
культурных традициях, и можно сказать, что эта задача решается в целом успешно. В
статье содержится информация и собственные размышления автора, которые могут быть
интересны для многих читателей, представленный текст свидетельствует об эрудиции
автора и его способности анализировать трудные проблемы истории философии и
культуры. Вместе с тем, знакомство со статьёй побуждает сделать некоторые
критические замечания. Главным из них является предостережение относительно того,
что не следует поспешно приписывать тому или иному концепту, порождённому в
истории национальных культур, статус философского понятия. Можно согласиться с тем,
что в качестве образов национальных культурно-исторических традиций «мера» и
«лагом» выполняют близкие функции, но первый послужил основанием для
возникновения величественной философской и научной традиции, оказавшей огромное
влияние на развитие всей человеческой культуры, что и придаёт «мере» статус
ключевого философского понятия, а из «лагома» не выросло пока ничего. Автор
упоминает о том, что соответствующий термин «получил в последнее время широкое
распространение не только в культурологическом, семантико-лингвистическом, но и
философском контекстах», однако, можно ли на этом основании сопоставлять его с
фундаментальной философской категорией, составляющей саму сердцевину
рациональности? Далее, оригинальное содержание статьи состоит в рассмотрении
«лагома», почему же тогда и в названии, да в значительной мере и в изложении на
первый план выходит «мера»? Этой категории в отечественной философии посвящены
многочисленные публикации историко-философского и философско-теоретического

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

42

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


характера, и вряд ли сегодня можно выявить какие-либо новые составляющие «меры» в
ходе рассмотрения, в котором это понятие составляет лишь «фон» рассказа о другом
концепте. Одним словом, следует скорректировать название, сфокусировав внимание
читателя именно на «лагоме», и внести изменения в текст, исключив из него, в
частности, общеизвестное историко-философское содержание, посвящённое категории
меры. Некоторые высказывания автора носят слишком «решительный» характер, и они
должны быть либо обоснованы, либо скорректированы. Так, уже в первом предложении
читаем, что «наступившая эпоха требует пересмотра фундаментальных философских
категорий». А откуда это следует? И, собственно, что удалось автору «пересмотреть» в
отношении «меры»? Недоумение возникает и тогда, когда в заключительном абзаце
замечаем, что «мера» и «лагом» не только во многом «совпадают» (с чем можно
согласиться), но и «взаимодействуют друг с другом». Что значит «взаимодействуют»?
Может быть, в подобном «взаимодействии» нуждается «лагом», но никак не «мера»,
которой не требуется никакое «дополнительное смысловое расширение», как утверждает
автор. Завершилась сама философская традиция, в которой это понятие
сформировалось, и оно, очевидно, уже не может «расширить» свой «смысл». Думается,
автору следовало бы сохранять некоторую «консервативность» в отношении содержания
истории философии и не принимать без достаточных оснований подобные утверждения
тех или иных современных исследователей, даже если они становятся «философской
модой». Наконец, в тексте осталось очень много пунктуационных ошибок, которые
должны быть исправлены, например: «смысловой контекст термина «лагом», более
всего близок…» (зачем запятая?); «затем, он трансформируется…» (то же самое); «тезис
Протагора процитированный выше отрицает…» (почему не выделен причастный оборот?),
и т.п. Однако, думается, большая часть этих замечаний может быть учтена автором в
рабочем порядке, а некоторые, может быть, привлекут его внимание в процессе
дальнейшей работы по избранной теме, рекомендую принять статью к печати.

10.25136/2409-8728.2024.5.69483 Философская мысль, 2024 - 5

43


	Философское измерение античной меры и скандинавского лагома

