
Данчай-Оол Аяс Анатольевич

ORCID: 0000-0002-0060-8783 

кандидат философских наук 

доцент; кафедра философии и социально-гуманитарных наук; Федеральное государственное
бюджетное образовательное учреждение высшего образования "Красноярский государственный

медицинский университет имени профессора В.Ф. Войно-Ясенецкого" Министерства
здравоохранения Российской Федерации 

660022, Россия, Красноярский край, г. Красноярск, ул. Маркса, 124, ауд. 401 

dayas@inbox.ru

Даваа Екатерина Карбый-Ооловна

кандидат исторических наук 

доцент; кафедра философии; Федеральное государственное бюджетное образовательное
учреждение высшего образования "Тувинский государственный университет" 

667000, Россия, республика Тыва, г. Кызыл, ул. Ленина, 5, оф. 205 

super.kate17@yandex.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Данчай-Оол А.А., Даваа Е.К.  Проблема индивидуальности в традиционной тувинской культуре // Философская
мысль.  2024. № 12. DOI: 10.25136/2409-8728.2024.12.72149 EDN: MLPIKL URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=72149

Проблема индивидуальности в традиционной тувинской
культуре

Статья из рубрики "Социальная философия"

DOI:

10.25136/2409-8728.2024.12.72149

EDN:

MLPIKL

Дата направления статьи в редакцию:

31-10-2024

Дата публикации:

29-11-2024

Аннотация: Предметом исследования являются аутентичные аспекты развертывания

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

1

https://e-notabene.ru/fr/rubric_518.html


индивидуальности в тувинской культуре, построенной на синкретизме, объединяющем
человека и природу. В такой системе общество органически включено в структуру
природы. Человек является органичной частью системы индивида, общества и природы.
Важно учитывать, что индивид не мыслится как неделимый объект социальных
отношений, так как в мифологии и религиозной системе обнаруживаются примеры
уподобления человека любым другим живым существам и разделения души на
составляющие или виды. Также предмет исследования выделяется в традиционной
культуре, ориентирующейся на преемственность между поколениями и сохранение
древних форм мировоззрения. В то же время тувинская культура переживает
трансформационные процессы, в которых изменяются формы социального
взаимодействия и реализации. Однако понимание мировоззренческих и культурных
причин возникновения новых форм индивидуальности в тувинской культуре позволяет
решать задачи социальной политики, культурной политики и педагогики.      Методом
исследования выступает социокультурный подход, который подчеркивает влияние
культуры на социальную структуру. Кроме того, системный подход позволяет схватывать
предмет исследования в комплексе с другими феноменами культуры и мировоззрения.
Выводами исследования являются определение отличий в развертывании
индивидуальности в европейской культурной традиции и тувинской культуре.
Определено, что само понятие индивидуальности сформировано в европейской культуре
на основе религиозного мировоззрения, в котором формируются понятия Абсолюта,
субстанции и души. Данные концепты в тувинской культуре не имеют идентичных форм,
что доказывается в аутентичных формах понимания человека и души. У ниверсалии
мышления, которые неизбежно развертывались в европейской культуре, не создавались
в тувинской культуре, оперирующей только локусом. Также в статье выявлено, что
тувинской культуре присуща контекстуальность, приводящая в смещению источника
индивидуальности в сторону природы и общества. В результате обнаружено, что
индивидуальность в тувинской культуре раскрывается во включенности человека в
комплекс природных объектов, обладающих абсолютной ценностью и неповторимостью.

Ключевые слова:

индивидуальность, традиционная культуре, тувинская культура, мировоззрение,
индивид, синкретизм, социальная структура, контекстуальность культуры, душа, человек

1. Введение

Развитие современной цивилизации создает ситуацию, в которой почти каждый человек
взаимодействует с большим количеством людей. Естественным образом это приводит к
усилению потребности в идентификации себя и выявления своей неповторимости. Но
отсутствие четких механизмов удовлетворения этих потребностей порождает у человека
чувство фрустрации. К тому же каждая культура создает свои уникальные формы
индивидуализации. В совокупности это вызывает возникновение множества форм
идентичности, принятие которых становится проблематичным. В этом контексте
выделяется тувинская культурно-историческая традиция, в которой сформирована
аутентичная система индивидуализации. У никальность традиционной тувинской культуры
заключается в синтезе языческой картины мира и буддистской философии, а также в
самом тувинском языке, относящемся к тюркской группе. Синкретизм этой культуры
сформировал оригинальное восприятие человека, которое не разделяет его от природы.
При этом в современном тувинском обществе неизбежно происходят трансформационные

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

2



процессы, которые изменяют понимание индивидуальности, а именно, смешение
традиционного понимания человека и современных глобализированных моделей
индивидуализации.

Актуальной проблемой становится раскрытие индивидуальности в различных культурных
традициях, сформированных в непохожих мировоззренческих парадигмах, так как люди
постоянно взаимодействуют с представителями других культур и групп. Анализ этих
изменений представляет собой важную задачу, выполнение которой поможет глубже
понять сущность процессов изменения традиционного общества в современности.
Непосредственно в тувинской культуре актуальность обозначенной проблемы
доказывается разными уровнями этнической идентификации у молодого и старшего

поколений [1], разделением ценностей сельского и городского населения [2], что
является следствием трансформационных процессов в культуре и обществе,
возникающих вследствие модернизации и урбанизации. Поэтому проблема
индивидуальности в традиционной тувинской культуре требует особого внимания,
поскольку уникальность индивида становится ключевым фактором определения его
социального статуса и перспектив развития локальных сообществ.

2. Обзор литературы

Социально-философские проблемы тувинской культуры не были предметом глубокого
научного анализа в связи с тем, что внимание исследователей было направлено на
этнографические и исторические вопросы. В то же время фундаментальные
мировоззренческие черты тувинского общества становятся объектом исследований в
последние десятилетия. Религиозные аспекты синкретизма тувинской культуры

раскрывались в публикациях О.М. Хомушку [3; 4]. Проблемы идентификации тувинцев

России, Монголии и Китая раскрывались М.В. Монгуш [5]. Тщательный анализ социальной

адаптации тувинского общества к современности осуществлен в трудах Ч.К. Ламажаа [6;

7]. Эволюция тувинской культуры проанализирована в публикациях А.К. Кужугет [8].
Культурологические аспекты трансформации тувинского искусства стали предметом

исследований В. Ю . Сузукей [9]. Особенности антропологии тувинской культуры

раскрывались в публикациях Ч.О. Адыгбай [10].

Тщательный анализ модернизации традиционных культур проведен в конце прошлого

столетия N. Hirai [11]. Определение сущности понятия «традиционная культура» раскрыто

в публикациях А.В. Костиной [12]. Этносоциальные процессы Сибири проанализированы

Ю.В. Попковым, Е.А. Тюгашевым [13]. Влияние ценностей на индивидуальность и
различия между индивидуализмом и коллективизмом являлось предметом исследований

Г. Хофстеде [14]. Рассмотрение традиционной культуры как механизма передачи

ценностей и норм через поколения осуществлено А.В. Захаровым [15]. Связь между

культурой и личностью выявлялась М. Мид, Р. Бенедикт [16].

В то же время в представленных исследованиях предметом не являлись концепты,
описывающие понимание индивидуальности в тувинской культуре. Кроме того, такие
составляющие этого концепта как неповторимость, индивид, душа, субъект также не
были раскрыты в научных работах. Также в культурологических и философских
исследованиях не раскрыта логика становления понятия индивидуальности в
европейской культуре с позиции сравнительного анализа. Восполнение обозначенных
пробелов является задачей данного исследования.

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

3



3. Методология

Для раскрытия отмеченной проблемы необходимо провести социально-философский
анализ взаимосвязи мировоззрения и социальной системы тувинской культуры, что
требует использования комплексного подхода. В качестве методологии в данной статье

используется социокультурный подход, описанный в трудах П. Сорокина [17], Т. Парсонса
[18]. Из современных публикаций, посвященных анализу развития социокультурного

метода, выделяются детальные исследования Ю .Л. Беляковой, А.Л. Темницкого [19].
Непосредственно к тувинской культуре социокультурный подход применялся в работах

Ю.В. Попкова и Е.А. Тюгашева [20]. Согласно выбранному подходу, культура формирует
социальные нормы и ценности, а общественные отношения, в свою очередь, влияют на
культурные практики. Кроме того, в социокультурном подходе ценным для данного
исследования является акцентирование на том, что коренные социокультурные
изменения (например, смена культурных парадигм) имеют значительное влияние на
общество, в отличие от политических или экономических трансформаций. Это связано с

тем, что культура определяет мотивацию и поведение людей [21]. В результате
применение социокультурного подхода в анализе феноменов конкретной культуры
позволяет освободиться от детерминизма и редукции предмета исследования, что
возникает в случае поиска в аутентичных традициях универсальных понятий и
концептов, одним из которых является индивидуальность.

Сложность обозначенной проблемы также требует применения и других методов. Для
раскрытия качественных изменений в развитии тувинской культуры и мировоззрения в
данном исследовании использован исторический метод. Логический анализ применен
для выявления взаимосвязи особенностей тувинской культуры и мировоззрения, кроме
того институциональный метод позволил выделить социальные институты в тувинском
обществе. Концептуальный метод позволил раскрыть сущность различий в формировании
индивидуальности в тувинской и европейской культурах.

4. Результаты исследования

Республика Тува окружена горными хребтами, что стало причиной ограниченной
транспортной доступности, а также отстраненности и периферийности по отношению к
историческим империям. Природный ландшафт Тувы является уникальным, так как на
замкнутой территории имеются разнообразные климатические зоны (тундровая, таежная,
степная, пустынная). Это обусловило предельное разнообразие флоры и фауны. В свою
очередь такое богатство повлияло на синкретизм картины мира тувинцев, органично
вплетающей человеческую деятельность в природные процессы. Тувинская культура
является результатом долгого исторического процесса, в ходе которого происходит
смешение автохтонных мировоззренческих элементов с аллохтонными культурными
феноменами. Картина мира тувинской культуры характеризуется синкретизмом, в котором
не происходит разделения мышления на конкретные и абстрактные сущности, не
возникают универсалии, не выделяется субъект и объект мышления. Бытие и познание
концептуально сформированы в рамках натуралистического мышления, но не оформлены
в понятийной системе и лексиконе. В то же время тувинская культура не выработала
метафизический и трансцендентный уровни, описывающие в европейской культуре
абстракции и универсалии, так как созерцание является наиболее подходящим в
условиях критической зависимости человека от природных сил. Понятийно-
категориальной системы не создавалось в виду отсутствия необходимости в ней. Поэтому
языческие верования тувинцев стали центральным элементом многоуровневой картины
мира, объединяющей земной и потусторонний мир. В результате социальная система

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

4



тувинцев построена на родовой общности и территориальном единстве. Каждый человек
обнаруживал себя в локальном сообществе, оперирующем синкретичной системой
мировоззрения. Это создавало определенную гармонию интерсубъективного
пространства.

Тувинская культура формировалась в глубине веков в комплексе языческих верований,
в которых одухотворялись природные силы и подчеркивалась зависимость человека от
них. С XVIII века в пространство Тувы стал проникать буддизм, основательно
закрепившийся в космологической системе и в тувинском языке. В результате возник
синтез буддизма с автохтонными верованиями, что проявилось, например, в
сосуществовании культа лам и шаманов. Впоследствии во времена модернизации
советского периода поверх этого синтеза наложилось монотеистическое мировоззрение,
которое сохраняется в рамках материалистического мышления. В рамках марксистской

методологии отрицалась специфика традиционной культуры [22], что приводило к
искажениям в описаниях культурных феноменов. Кроме того, в ходе модернизации в
тувинской культуре кардинально изменилась материальная культура, что привело к
трансформации духовной культуры.

Социальная структура традиционного тувинского общества характеризуется

традиционализмом, патриархальностью, сильными родовыми отношениями [23], а также
функционированием главного социального института в виде сложной семьи с
несколькими поколениями. Социальные нормы проявлялись как ситуативная система, для

которой мир предстает как действие [24, с.57]. Сама природа мыслилась как
одухотворенная сущность, поэтому духовные изъяны мыслились как физические, человек
должен был и стремился соответствовать высшей духовности природы.

В виду того, что в тувинской культуре социум не выделяется из гармонии природы, а
индивид не мыслится как неделимая социальная единица, социальные связи не
обнаруживают своего абстрактного осмысления. Они фактически повторяют базовые
аспекты социального института семьи в виде природных процессов, в которых младшие
уважают и внимают опыту старших и в то же время обладают определенной долей
автономии.

В процессе модернизации происходит изменение социальной системы, разрывается
культурная преемственность, меняется положение индивида. Кроме того, вследствие
индустриализации в тувинском обществе начинает трансформироваться социальный
институт семьи, а именно, формируется нуклеарная семья, в которой носителем культуры
и коллективного опыта становятся только родители. Старшие родственники, являвшиеся
частью сложной семьи, отдаляются, их влияние на процесс культурной преемственности
между поколениями снижается. Родовая самоидентификация для современных тувинцев
теряет свое влияние, но в целом остается актуальной. Трансформация социальной
системы усиливается в XXI веке, в то же время родственные отношения в условиях
развития информационно-коммуникационных технологий даже усиливаются и

актуализируются [25]. Такие изменения происходят в результате европеизации
тувинского общества.

Индивидуальность является понятием, сформированным в европейской парадигме, для
которой центр системы природа-общество-индивид постепенно смещался в сторону
отдельного человека. В историческом плане индивидуальность концептуально
оформляется в древнегреческой философии в виде обращения к атому, который
обнаруживается в человеке в виде души. Для европейско-христианского понимания

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

5



индивида требуется оперирование проективным мышлением при анализе познания и
бытия, потому что линейное восприятие времени и тотальное мышление развертывают
жизненный путь человека в уникальную траекторию. Также в европейской философии
превалирует рационально-аналитическое мышление, которое строится на универсалиях,
являющихся необходимыми в тотальном осмыслении мира. В этой парадигме, так или
иначе, человек оперирует спекулятивным методом, в котором выделяется абстрактный
предмет. Поэтому в социальной проблематике европейской философии неизбежно
конструируются абстрактные понятия индивида, личности, индивидуальности.
Естественно, что понимание индивида как неделимой социальной единицы, становится
необходимым этапом в становлении этой традиции.

Согласно философской энциклопедии индивидуальность определяется как

«неповторимое своеобразие какого-либо явления, отдельного существа, человека» [26,

с. 102]. Исходя из этого понимания, в рамках социокультурного подхода обнаруживается
явное влияние христианской антропологии на понимание бытия человека. Европейская
философия с необходимостью апеллировала к отдельно взятому субъекту социальных
отношений, так как в рамках религиозного мировоззрения индивидуальная
ответственность стала центральным элементом эсхатологического учения и мотивации.
Поэтому в христианской культуре проблема греховности и ответственности человека

формирует необходимость абсолютизации свободы [27], что создает неограниченные
перспективы для индивидуализации. Индивидуальность нужна европейцу для
развертывания и осознания своей свободы, что критически важно в современных
условиях, так как это снимает ограничения на самореализацию. В таком мировоззрении
внутренняя мотивация сильнее внешней, поэтому человеку важнее «свои» цели.

Кроме того, Бог в христианстве, будучи личностью, уникален и своеобразен, человек
соответственно, обладая душой, тоже уникален и неповторим. Также в европейско-
христианской культуре Бог является субстанциальным и самодостаточным, но человек
самодостаточен только по отношению к социуму. На возникновение индивидуальности
влияет самосознание, в котором человек не только отграничивает себя от других, но и
соотносит себя с другими. Посредством этого человек оценивает себя с позиции других
людей. В результате индивидуальность в европейской культуре осмысляется посредством
понятия субстанции. Индивидуальность как основа антропологии формировала
мистическое единство человека с трансцендентным. Неповторимость становится
фундаментом сотериологии и духовной связи с персонализированным Абсолютом.

Индивидуальное познается через общее [26, с. 103]. Логично, что в европейской
философской традиции формируется субстанциализация бытия и познания, и
соответственно антропологии.

Другое понимание человека и индивидуальности формируется в традиционной культуре,
в которой локус мышления создает особое понимание социальных отношений. Сама
социальная структура традиционной тувинской культуры несравнима с модернистскими
[22]. Человек мыслится как рожденный в гармонии природы, что и определяет его
изначальную целостность. В этой связи исследователи подчеркивают главной
особенностью тувинской культуры синкретизм, который проявляется в тождестве

человеческого и природного миров [24, с. 27].

Традиционное тувинское мировоззрение строится на идее цикличности природы, от

которой и отталкивается индивид в своем самосознании [28]. В ней человек не мыслится
как что-то целостное, что критично для христианского мировоззрения. В определении

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

6



своей индивидуальности представители восточной культуры, частью которой является и
тувинская, ориентируются на взаимосвязанность и взаимозависимость от других людей
[29]. Индивидуальность определяется в зависимости от контекста, который в условиях
традиционной тувинской культуры полностью формируется природой. В добуддийских

воззрениях тувинцев обнаруживается концепт неповторимости жизни [30]. У никальность
природы являлась ориентиром в постижении своей неповторимости для тувинцев, да и

сама жизнь рассматривалась как единство, основанное на многообразии [24, с. 19].

Вследствие контекстуальности тувинской культуры человек видит себя не только как
часть общества, но как часть природы. Природа для традиционных культур является

главным учителем и духовным наставником [31]. Поэтому в тувинской культуре духовное
нераздельно от природы, что выглядит крайне противоречивым для европейской
антропоцентричной культуры.

В традиционной культуре структура социальных и духовных связей имеет иной характер,

что не требует инициативности и мобилизации каждого индивида [32]. Это создает
пространство для созерцательного взаимодействия с природой, в котором сохраняются
неограниченные возможности для свободы и самореализации (свобода передвижения,
свобода деятельности, свобода изучения природных процессов). Традиционное
общество устойчиво, поэтому в современности оно не исчезает, а раскрывается в новых
формах. Этим обеспечивается стабильность социальной структуры и низкая мобильность.
Естественно, что такое общество характеризуется приматом коллектива и жизнью в
локальном пространстве.

Изучение синкретизма традиционной тувинской культуры требует анализа её онтологии и
гносеологии, что с одной стороны противоречиво, но с другой стороны необходимо в
условиях применения европейской рационально-философской методологии.

С гносеологической точки зрения в тувинской культуре отсутствуют универсалии и
категории, вместо них есть мифологемы, которые конструируют реальную картину мира.
Ввиду отсутствия в традиционной тувинской культуре универсальной антропологии и
космологии, и, следовательно, метафизического и трансцендентального, абстракция не
проявляется в мировоззрении тувинцев, так как ситуативность мышления формировала
конкретность мировосприятия. Логично, что в гносеологической модели тувинцев
превалирует созерцание, а не рационально-аналитическое познание. Вследствие этого,
в тувинской культуре невозможно обнаружить внеприродные концепты и слова.
Традиционная тувинская культура не выработала индивидуального отношения человека

к миру, поэтому в ней не сформировались понятия индивидуальности и личности [33].

В тувинской культуре вся природа и все живые организмы наделяются качествами

неповторимости и им придаётся безусловная ценность [34]. Многое в природе существует
только за счет неповторимости, индивид существует благодаря родовому, человек живет
благодаря опыту и мудрости предков. Каждое существо является природным созданием,
его жизнь наполнена внутренней целесообразностью, которую человек не имеет права
нарушить. С точки зрения современного рационального мышления каждое живое
существо борется за ресурсы и продолжение рода. В то же время общеизвестны
примеры биологического альтруизма, в которых выживание сородичей становится
залогом выживания отдельного организма. В условиях духовного растворения человека
в природе этическое обоснование необходимости бережливого отношения к живому
становится последовательным и естественным. Поэтому богатство природы становится
источником духовно-ценностной системы для индивида. Тувинцы без острой надобности

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

7



не могли приносить вред живым существам, рубить деревья или охотиться, даже одежда
создана для минимизации негативного влияния на флору и фауну. Современное
общество ограничивает методы взаимодействия с природой, усиливает утилитарные
методы, формирует потребительское отношение и эксплуатацию. Натуралистический
синкретизм традиционных культур видит природу как источник мудрости, задача
человека вникнуть в нее. Традиционное общество ценит людей любознательных, глубоко
понимающих сущность природных процессов.

Понимание многообразия природы и живого приводит к аутентичному пониманию души в
тувинской культуре. Душа в европейском понимании, а именно с точки зрения
нематериальной субстанции, не имеет адекватного перевода в тувинском языке, так как
часто употребляемый в современном языке аналог «сүнезин» связан с интеллектуальной

сферой [30, с.18] и употребляется не только по отношению к человеку, но и к животным.
Кроме того, у коренных народов Сибири имеются представление о множественности душ

у человека (прижизненные и посмертные, материальные и нематериальные) [30, с. 74].
Парадоксально то, что сознание народов Южной Сибири индивидуализировало и

персонифицировало отдельные признаки человеческого тела [24, с. 59]. В целом,
несубстанциальный характер души в архаичных культурах обнаруживается в обрядах
инициации, посредством которых человек умирал и перерождался в ином социальном
статусе. Например, в тувинской культуре обнаруживается возрастная периодизация,

построенная на двенадцатилетнем цикле [35]. Вдобавок, важно учитывать влияние на
тувинскую культуру буддизма, в котором сознание человека рассматривается как поток
[36], что противоположно европейскому пониманию субъекта мышления как субстанции. В
результате, душа, являясь центральным элементом христианской антропологии,
совершенно иначе раскрывается в тувинской культуре, что приводит к аутентичному
пониманию индивидуальности.

Согласно Э. Дюркгейму в доиндустриальном обществе, основанном на традиции,

индивидуальное обнаруживается вне «я» [37, с. 69]. В социальной структуре
современного общества для индивидуализации субъект «я» дистанцирует себя от
коллективного «мы». Однако в синкретичном мировоззрении тувинской культуры человек
не может дистанцироваться от природы, тем более он не выделяет себя из общества.
Индивидуализация в таком случае осуществляется в обнаружении себя в природе и
обществе.

Индивидуальность в природном многообразии проявляется как необходимая сущность
всего живого. Таким образом, она обнаруживается не как неповторимость в абстрактном
социуме, а как уникальность природного творения, глубокого и бесценного в своей сути.
Человеческая индивидуальность концептуально раскрывалась в тувинской культуре в
органичном единстве с природой. Подчеркивалась духовная связь человека с живым
существами, которая формировалась в гармонии с обществом. В таком подходе
обозначается абсолютная ценность индивида, так как он включен в единство уникальных
природных творений.

5. Выводы

Таким образом, анализ формирования понятия индивидуальности в европейской
культуре позволяет глубже понимать особенности его развертывания в других культурах.
Натуралистическое мировоззрение тувинцев формирует особую систему социальных
связей, в которых индивид находится в единстве не только с социумом, но и с природой.
Богатство флоры и фауны сформировало предельное благоговение тувинцев перед

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

8



природой, поэтому абсолютная ценность и неповторимость жизни является центральным
элементом картины мира тувинской культуры. Исходя из этого, формируется аутентичное
понимание индивидуальности, которое обнаруживается не только у человека, но и
любого живого существа. Такое различие от европейского понимания индивидуальности
возникает вследствие того, что это понятие сформировано в векторе религиозного
монотеистического мышления, осмысляющем душу и человека посредством понятия
субстанции. В тувинской культуре концептуальное ядро построено на оперировании
замкнутым локусом, без конструирования универсалий и субстанциализации человека.
Кроме того, в тувинской культуре человек раскрывается как комплекс множества
сущностей и феноменов. Это происходит вследствие контекстуальности и ситуативности,
а также встраивания социальных отношений в природные процессы. В результате
индивидуальность в традиционной тувинской культуре раскрывается не посредством
дистанцирования от социума, а через подчеркивание ее безусловной ценности и
включенность в естественную гармонию природы.

Сделанные выводы вписываются в выбранный социокультурный метод, так как
мировоззренческий фундамент традиционной тувинской культуры определяет
развертывание индивидуальности. Сохранение автохтонной социальной системы в Туве
происходит вопреки трансформационным процессам культуры и проникновение
аллохтонных концептов и понятий. В итоге совокупность методов позволила нам выявить,
что в традиционной тувинской культуре индивидуальность раскрывалась не посредством
субстанциального понимания субъекта человека, а через органичное включение его в
живое и бесценное единство природы.

Выявленные аспекты определяют сущность изменений социальной структуры
современного тувинского общества в условиях модернизации и глобализации. Кроме
того, результаты данного исследования могут иметь применение в педагогической
практике и построении методических материалов в преподавании основ традиционных и
синкретичных культур.

Библиография

1. Ламажаа Ч.К. Тува как лимитрофная зона: язык, религия и идентификация населения
// Новые исследования Тувы. 2021. №3. С. 178-194. 
2. Шляпников В.Н. Предикторы осмысленности жизни у тувинцев, проживающих в
сельских районах и городах Тувы // Культурно-историческая психология. 2024. Том 20.
№ 2. С. 69–77. https://doi.org/10.17759/chp.2024200208. 
3. Хомушку О.М. Религия в истории культуры Тувинцев. Москва : Наука, 1998. 177 с. 
4. Хомушку О.М. Будийские и добудийские культы народов Саяно-Алтая // Мир
психологии. – 2006. – № 1(45). – С. 161-169. 
5. Монгуш М.В. Один народ: три судьбы. Тувинцы России, Монголии и Китая в
сравнительном контексте / М. В. Монгуш. – Осака : Национальный музей этнологии,
2010. – 358 с. 
6. Ламажаа Ч. К. Архаизация общества в период социальных трансформаций // Знание.
Понимание. Умение. 2011. № 3. С. 35-42. 
7. Ламажаа Ч.К. Социальная трансформация / Ч. К. о. Ламажаа // Знание. Понимание.
Умение. 2011. № 1. С. 262-264. 
8. Кужугет, А.К. Духовная культура тувинцев: структура и трансформация. Кемерово :
Изд-во КемГУКИ, 2006. 319 с. 
9. Сузукей В.Ю. Конфигурация развития музыкальной культуры Тувы : динамика
аксиологического аспекта. Кемерово : Кемеровский гос. ун-т культуры и искусств, 2006.-
205, [1] с. 

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

9



10. Адыгбай Ч.О. Человек и природа в традиционной культуре : Автореф. дис. на соиск.
учен. степ. к.филос.н. : Спец. 09.00.11 / Том. гос. ун-т.-Томск, 1995.-15 с. 
11. Naofusa, Hirai. Traditional cultures and modernization: Several Problems in the Case of
Japan // Cultural Identity and Modernization in Asian Countries. Tokyo: Institute for
Japanese Culture and Classics, 1983. URL:
http://www2.kokugakuin.ac.jp/ijcc/wp/cimac/hirai.html (дата обращения 15.10.2024). 
12. Костина А.В. Традиционная культура: к проблеме определения понятия //
Электронный журнал Знание. Понимание. Умение. 2009. № 4. С. 16. 
13. Попков Ю.В., Тюгашев Е.А. Тува в диалоге культур: компаративистский контекст //
Новые исследования Тувы. 2020. №4. С. 217-229. 
14. Fatehi K., Priestley J.L., Taasoobshirazi G. The expanded view of individualism and
collectivism: One, two, or four dimensions? // International Journal of Cross Cultural
Management. 2020. № 20(1). C.7-24. https://doi.org/10.1177/1470595820913077. 
15. Захаров А.В. Традиционная культура в современном обществе // Ж урнал
«Социологические исследования». 2004. №7. С. 105-115. 
16. Benedict R. Patterns of Culture (1st ed.). Routledge. 1935.
https://doi.org/10.4324/9780429054419 
17. Сорокин П.А. Человек. Цивилизация. Общество. М.: Политиздат, 1992. 543 с. 
18. Парсонс Т. Понятие культуры и социальной системы // О социальных системах / Под
ред В.Ф. Чесноковой и С.А. Белановского. М.: Академический Проект, 2002. С. 693-776. 
19. Темницкий А.Л. Социокультурное: от нерасчлененного понятия к дуальным
оппозициям // Вестник Института социологии. 2011. №3. С. 140-163. 
20. Попков Ю.В., Тюгашев Е.А. «Затерянный мир»: Тувинская культура в центр-
периферийной интерпретации геокультурного и социокультурного пространства // Новые
исследования Тувы. 2022. №1. С.225-236. 
21. Белякова Ю.Л. Социокультурный подход: этапы формирования и оссоциокультурный
подход: этапы формирования и основные императивы // Государственное управление.
Электронный вестник. 2011. №29. С. 1-7. 
22. Капишин А. Е. О понятии «Традиционное общество» в социальных науках // Вестник
РУДН. Серия: Социология. 2006. №2. С.1-5. 
23. Монгуш С. О. о., Данчай-оол А.А. Трансформация тувинской культуры в процессах
модернизации и глобализации // Общество: философия, история, культура. 2022. №
7(99). С. 29-35. http://dx.doi.org/10.24158/fik.2022.7.4. 
24. Львова Э.Л., Октябрьская И.В., Сагалаев А.М., Усманова М.С. Традиционное
мировоззрение тюрков Южной Сибири. Человек. Общество. Новосибирск: Наука. Сиб.
отд-ние, 1989. 243 с. 
25. Ламажаа Ч. К. о. Социальная культура тувинцев и онлайн-пространство // Новые
исследования Тувы. 2021. № 2. С. 115-129. http://dx.doi.org/10.25178/nit.2021.2.10. 
26. Индивидуальность // Новая философская энциклопедия. Т. 2 : Е-М. 2010[т.е. 2009].
Москва: Мысль. 635 с. С. 102-105. 
27. Рукин А. В. Понятие человеческой личности в экзистенциальной традиции // Вестник
Бурятского государственного университета. 2020. № 1. С. 66-72.
http://dx.doi.org/10.18101/1994-0866-2020-1-66-72. 
28. Sodnompilova Marina M., Nanzatov Bair Z. The Idea of Space among the Nomads of
Great Steppe // Social Evolution & History. 2019. №2. С.35-54
http://dx.doi.org/10.30884/seh/2019.02.02. 
29. Волков А. В. Человек: бытие между природой и культурой // Studia Humanitatis
Borealis. 2021. № 2(19). С. 4-13. http://dx.doi.org/10.15393/j12.art.2021.3721. 
30. Ж изненное пространство и духовный мир человека через призму языков Сибири /
Отв. ред. Н. Б. Кошкарева, Е. В. Тюнтешева; Рос. акад. наук, Сиб. отд-ние, Ин-т

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

10



филологии.-Новосибирск: Академиздат, 2021. 
31. Спирина М.Ю. Природа и человек в традиционной культуре и сегодня // Россия:
тенденции и перспективы развития. 2020. №15-2. С.770-772. 
32. Purzycki B. G., & Kulundary V.. Buddhism, identity, and class: fairness and favoritism in
the Tyva Republic. // Religion, Brain & Behavior. 2017. № 8(2). С. 205–226.
https://doi.org/10.1080/2153599X.2016.1267031. 
33. Данчай-Оол А. А. Диалектика становления феномена личности в тувинской культуре
под воздействием модернизации и глобализации // Вестник Томского государственного
университета. Философия. Социология. Политология. 2023. № 73. С. 79-90.
http://dx.doi.org/10.17223/1998863X/73/8. 
34. Зыкин А. В. Анимизм, соотношение природного и культурного в мировоззрении
тувинцев // Современная наука: актуальные проблемы теории и практики. Серия:
Познание. 2018. № 10(85). С. 4-8. 
35. Дамба М. К. Возрастная периодизация в тувинской народной педагогике //
Казанская наука. 2016. № 2. С. 114-116. 
36. Нижников С. А., Воробьев В.В. Проблема статуса "я" как антропологической
категории в буддийской философии // Новые исследования Тувы. 2021. № 2. С. 92-99.
http://dx.doi.org/10.25178/nit.2021.2.8. 
37. Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. М.: Канон. 1996 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предметом исследования в представленной статье является проблема индивидуальности
в традиционной тувинской культуре.
В качестве методологии предметной области исследования в данной статье в рамках
системного и социокультурного подходов были использованы дескриптивный метод,
метод категоризации, метод анализа. 
Актуальность статьи не вызывает сомнения, поскольку современное общество
характеризуется мультикультурностью, множественностью различных процессов и
обилием социальных трансформаций. Все это в своей совокупности оказывает влияние
на сохранение культурно-исторического наследия и традиционных народных культур,
которые несут в себе огромные возможности для исследовательского потенциала и
обширное поле для изучения. В этом контексте исследование проблемы
индивидуальности в традиционной тувинской культуре представляет научный интерес
среди различных ученых.
Научная новизна исследования заключается в глубоком изучении по авторской
методике, анализе и подробном описании проблемы индивидуальности в традиционной
тувинской культуре.
Статья написана языком научного стиля с грамотным использованием в тексте
исследования изложения различных позиций ученых к изучаемой проблеме и
применением научной терминологии, характеризующей предмет исследования.
Структура статьи, к сожалению, не выдержана с учетом основных требований,
предъявляемых к написанию научных статей. В структуре представленной научно-
исследовательской работы можно условно выделить вводную часть, основную часть,
заключительную часть и библиографию.
Содержание статьи отражает ее структуру. В частности, особую ценность представляет
отмеченная в ходе исследования тенденция, что «с гносеологической точки зрения в

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

11

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


тувинской культуре отсутствуют универсалии и категории, вместо них есть мифологемы,
которые конструируют реальную картину мира. Ввиду отсутствия в традиционной
тувинской культуре универсальной антропологии и космологии, и, следовательно,
метафизического и трансцендентального, абстракция не проявляется в мировоззрении
тувинцев, так как ситуативность мышления формировала конкретность мировосприятия.
Логично, что в гносеологической модели тувинцев превалирует созерцание, а не
рационально-аналитическое познание. Вследствие этого, в тувинской культуре
невозможно обнаружить внеприродные концепты и слова. Традиционная тувинская
культура не выработала индивидуального отношения человека к миру, поэтому в ней не
сформировались понятия индивидуальности и личности». 
Библиография содержит 20 источников, включающих в себя отечественные и
зарубежные периодически и непериодические издания.
В статье приводится описание различных позиций и точек зрения ученых,
характеризующих подходы к пониманию индивидуальности в культуре и особенностей ее
проявления в традиционной тувинской культуре. В статье содержится апелляция к
различным научным трудам и источникам, посвященных этой тематике, которая входит в
круг научных интересов исследователей, занимающихся указанной проблематикой.
В представленном исследовании содержатся выводы, касающиеся предметной области
исследования. В частности, отмечается, «натуралистическое мировоззрение тувинцев
формирует особую систему социальных связей, в которых индивид находится в единстве
не только с социумом, но и с природой. Абсолютная ценность и неповторимость жизни
является центральным элементом картины мира тувинской культуры. Исходя из этого,
формируется аутентичное понимание индивидуальности, которое обнаруживается не
только у человека, но и любого живого существа. Такое различие от европейского
понимания индивидуальности возникает вследствие того, что этот концепт сформирован
в векторе религиозного монотеистического мышления, оперирующего понятием
субстанции в понимании души и человека. В тувинской культуре концептуальное ядро
построено на оперировании локусом, без конструирования универсалий. Кроме того, в
тувинской культуре человек раскрывается как комплекс множества аспектов и
феноменов. Это происходит вследствие встраивания социальных отношений в природные
процессы».
Материалы данного исследования рассчитаны на широкий круг читательской аудитории,
они могут быть интересны и использованы учеными в научных целях, педагогическими
работниками в образовательном процессе, руководством, администрацией, работниками
министерств, ведомств и организаций к ведению которых относятся вопросы
национальной культуры, культурологами, историками, философами, антропологами,
социологами, аналитиками и экспертами.
В качестве недостатков данного исследования следует отметить, что, к сожалению,
структура статьи не выдержана с учетом требований, предъявляемых к этому виду
научно-исследовательских работ. Необходимо выделить структурные элементы
исследования отдельными заголовками (введение, обзор литературы, методология,
результаты исследования, обсуждение результатов, выводы, заключение). Некоторые
структурные элементы целесообразно более четко описать в тексте исследования, в
частности, обратить внимание на методологию исследования и не ограничиваться только
упоминанием методологических подходов, а также более четко описать и выделить
обзор литературы по заявленной теме и в завершении сделать обобщающее
заключение, а не ограничиваться только краткими выводами. Кроме того, необходимо
обратить внимание на незначительную техническую ошибку, которая выразилась в
отсутствии пробела между предложениями в данном случае: «…меняется положение
индивида.Кроме того,..». У казанные недостатки не снижают высокую научную

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

12



значимость самого исследования, однако их необходимо оперативно устранить и
доработать структуру текста статьи. Рукопись рекомендуется отправить на доработку.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предметом рецензируемого исследования выступает концепт индивидуальности в
традиционной тувинской культуре. У читывая наблюдаемый в последние пару
десятилетий рост конфликтов традиционных культур с практиками и институтами
глобализации, а также алармистские прогнозы экспертов, актуальность выбранной для
исследования темы следует признать весьма высокой. Методология исследования
автором раскрыта недостаточно. В тексте выделен целый раздел под названием
«Методология», но в нём фактически продолжается предыдущий раздел «Обзор
литературы», поскольку речь идёт о том, какие из аспектов «социокультурного подхода»
использовались в исследованиях различных авторов. Какие собственно методы
применялись автором рецензируемого исследования в процессе работы, осталось за
рамками рассмотрения: «подход» – категория довольно размытая, не всегда
поддающаяся инструментализации. Соответственно, в разделе «Методология»
раскрываются причины использования «социокультурного подхода», но ничего не
говорится, какие же конкретные методы исследования применялись автором статьи. Тем
не менее, из контекста можно понять, что в основу исследования были положены
исторический и институциональный методы (при анализе истории развития институтов
тувинского общества), а также критический концептуальный и сравнительный
аксиологический методы (при экспликации и анализе конкретных концептов тувинской
культуры, их когнитивного и ценностного содержания). Вполне корректное применение
указанных методов позволило автору получить результаты, обладающие признаками
научной новизны. Прежде всего, речь идёт о выявленной связи между системой
социальных связей тувинского общества и его натуралистического мировоззрения,
особенно касающихся отношений индивида и социума. Некоторый интерес представляет
также сравнительный анализ европейской интерпретации индивидуальности с
трактовкой в тувинской культуре. Наконец, выявленные и описанные автором связи
между ценностной структурой тувинцев и их когнитивными установками и практиками
также имеет определённую научную ценность. В структурном плане рецензируемая
работа также производит вполне положительное впечатление: её логика
последовательна и отражает основные аспекты проведённого исследования. Стиль
статьи философский и научно-аналитический. В тексте встречается некоторое
количество стилистических (например, странные словосочетания вроде «глубина
усугубляется» [обычно «усугубляется» нечто отрицательное, например, проблема или
чья-то вина]; и др.) и грамматических (например, несогласованные предложения «…
Тувинская культурно-историческая традиция, в которой сформировалАсь оригинальнЫЕ
акцентЫ в понимании человека»; или пропущенная запятая после производного
предлога «согласно» в предложении «Согласно выбранному подходу культура
формирует…»; и др.) ошибок, но в целом он написан достаточно грамотно, на
приемлемом русском языке, с корректным (за некоторым исключением) использованием
научной терминологии. В числе упомянутых исключений можно указать странные
выражения вроде «обнаруженные [а не сделанные] выводы», «анализ», который
почему-то является «актуальной проблемой» и др. Строго говоря, выражение
«уникальная антропология, не разделяющая человека и природу» также не совсем

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

13

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


корректно: ничего уникального [на фоне всей доистории человечества] в такой
«антропологии» нет – скорее уникальной следует считать отклонение от нормы –
современные противопоставления человека и природы. Непонятно также, почему
раскрытие влияния глобализации на тувинскую культуру должен помочь «понять
сущность формирования новых моделей человека в современной глобализированной
культуре, построенной на европоцентризме и универсальном мировоззрении» – если
тувинская культура [или антропология?] настолько «уникальна», то что её понимание
может дать для раскрытия сущности глобализации, построенной на принципах
европоцентризма и универсального мировоззрения? 
В статье встречаются и некоторые странные размытые утверждения, смысл которых
улавливается с большим трудом, например: «Вопросы социальных отношений [о каких
конкретно вопросах идёт речь? – рец.] становятся крайне актуальными в современном
мире [что делает их такими "актуальными"? почему они раньше были "менее
актуальными"? – рец.]». Другой пример: «…Становится подтверждением актуальности
традиционной культуры, ориентированной на последовательное развитие и выработку
новых концептов [концептов чего? идеологии? культуры? традиции? – рец.] без
катаклизмов или революций [как концепт может быть "с катаклизмом или
революцией"? – рец.]». Ещё пример: «…В тувинской культуре неповторимость и
безусловная ценность являются сущностью природы и живых организмов» – как
«ценность» может быть «сущностью»? Почему бы не сформулировать стилистически
более определённо и менее двусмысленно: «В тувинской культуре вся природа и все
живые организмы наделяются качествами неповторимости и им придаётся безусловная
ценность»? Примеры можно умножить. Все стилистические и грамматические
погрешности нужно устранить до публикации статьи. Библиография насчитывает
20 наименований, в том числе источники на иностранных языках, и в должной мере
отражает состояние исследований по проблематике статьи. Апелляция к оппонентам
имеет место при обсуждении теоретико-методологических оснований исследования. В
числе достоинств статьи можно упомянуть также достаточно большой эмпирический
материал, привлечённый для анализа. 
ОБЩИЙ ВЫВОД: предложенную к рецензированию статью можно квалифицировать в
качестве научной работы, отвечающей основным требованиям, предъявляемым к
работам подобного рода. Полученные автором результаты будут интересны для
социологов, философов, культурологов, специалистов в области традиционных культур,
а также для студентов перечисленных специальностей. Представленный материал
соответствует тематике журнала «Философская мысль». По результатам рецензирования
статья рекомендуется к публикации после устранения высказанных замечаний.

Результаты процедуры окончательного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

У  статьи есть четкая структура: введение, обзор литературы, методология, результаты
исследования, выводы. Введение не отражает предмет исследования. Также нет
пояснений относительно научной актуальности и предполагаемой научной новизны.
Насколько актуальной является проблема индивидуальности в традиционной тувинской
культуре? Является ли эта проблема актуальной именно в данное конкретное время?
В статье имеется обзор научной литературы. Однако не по всем авторам приводятся
соответствующие ссылки на публикации. В частности, отсутствуют ссылки на упомянутые
в тексте научные работы Хомушку О. М., Монгуша М. В., Ламажаа Ч. К., Кужугета А. К.,

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

14

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


Сузукея В. Ю ., Адыгбая Ч. О ., Товуу С. С., Нираи Н., Костиной А.В., Попкова Ю . В.,
Тюгашева Е. А., Захарова А. В. Хотелось бы увидеть некоторые выводы по итогу обзора
литературы: есть ли какие-то не рассмотренные до настоящего времени научные
проблемы, которые могли бы стать предметом исследования в представленной статье? 
Методологический раздел представлен набором разных методов: социокультурный,
исторический, логический, институциональный, концептуальный. Большое внимание в
описании методологии уделяется социокультурному методу. Институциональный метод в
статье используется для анализа социальных институтов в тувинском обществе. Можно
было бы еще проанализировать этнические институты, которые имеют значение для
развития традиционной тувинской культуры.
В статье проводится различие между европейским и традиционным (тувинским)
пониманием индивидуальности. Подчеркивается то, что, несмотря на длительный период
социализации тувинской культуры в контексте российской культуры, у тувинцев
сохраняется натуралистическое мировоззрение.
В статье делается важный вывод, что “мировоззренческий фундамент традиционной
тувинской культуры определяет развертывание индивидуальности. Сохранение ядра
автохтонной социальной системы в Туве происходит вопреки трансформационным
процессам культуры и проникновение аллохтонных концептов и понятий, что является
естественным в условиях синкретизма и традиционализма”. Однако нет пояснений, какие
именно из сделанных научных выводов обладают признаками научной новизны.
Важной является прикладная направленность статьи, и ее возможное методическое
использование в научно-педагогической деятельности: “результаты данного
исследования могут иметь применение в педагогической практике и построении
методических материалов в преподавании основ традиционных и синкретичных культур”.
Это важный фактор, указывающий на наличие очевидной связи между научной работой
и преподавательской деятельностью.
В статье используется большой библиографический список литературы: приводится 20
источников, как на русском языке, так и на английском.
У  статьи хороший академический стиль. Характер изложения и выводы представляют
интерес для читательской аудитории.

10.25136/2409-8728.2024.12.72149 Философская мысль, 2024 - 12

15


	Проблема индивидуальности в традиционной тувинской культуре

