
Егоров Сергей Юрьевич

ORCID: 0000-0001-8512-400X 

доктор права, профессор, проректор по научной работе Московского налогового института 

123308, Россия, г. Москва, ул. 3-Я хорошевская, 2 

sergeyyuegorov@gmail.com

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Егоров С.Ю. Специфика (не)намеренных искажений при трансфере политических языков из англоязычных
дискуссий в Россию (на примере Лозаннского Соглашения) // Философская мысль. 2025. № 8. DOI:
10.25136/2409-8728.2025.8.72639 EDN: WVNBGW URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=72639

Специфика (не)намеренных искажений при трансфере
политических языков из англоязычных дискуссий в
Россию (на примере Лозаннского Соглашения)

Статья из рубрики "Философия религии"

DOI:

10.25136/2409-8728.2025.8.72639

EDN:

WVNBGW

Дата направления статьи в редакцию:

09-12-2024

Аннотация: В статье рассматривается вопрос об искажениях, которые претерпевают
политические языки при их переносе из англоязычных протестантских дискуссий в
русскоязычные. В качестве материала для рассмотрения выступает текст Лозаннского
Соглашения 1974 года – одного из наиболее значимых протестантских документов XX
века, а также его официальный перевод на русский язык, опубликованный в 2011 году.
Джон Стотт и его соавторы по первоначальному тексту стремились выразить свое мнение
по большинству наиболее дискуссионных вопросов, затрагивающих как сугубо
богословскую, так и политическую проблематику. Благодаря их усилиям был создан
указанный документ, послуживший основой для развития современного протестантского
богословия, в том числе политического. Ответственные за перевод, напротив,
посредством своих действий сглаживали все спорные аспекты, а в некоторых случаях
прибегали к существенным заменам наиболее «проблемных» на их взгляд фрагментов
текста. Следствием этого стало существенное отдаление друг от друга не только двух
версий одного текста, но и связанных с ними дискуссий в соответствующих языковых

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

63

https://e-notabene.ru/fr/rubric_579.html


контекстах. Данный документ позволяет проследить искажения, которым подвергаются
идиоматические выражения при их переносе из одного языкового контекста в другой. В
рамках подхода Кембриджской школы для этого требуется изучение исторического
контекста возникновения и публикации текстов, реконструкция основных идиом, а также
выявление и интерпретация языковых жестов и политических ходов, совершенных их
авторами. В ходе проведения исследования были всесторонне изучены 19 языковых
версий указанного документа, что позволило получить целостную картину развития
протестантских дискуссий в различных языковых пространствах. Благодаря детальному
анализу Лозаннского Соглашения на английском и русском языке, а также сравнению с
другими существующими на сегодняшний день переводами и привлечению широкого
корпуса вспомогательной литературы автор настоящей статьи показывает, как
формально идентичный текст фактически превращается из амбициозного политического
послания в более нейтральную конфессиональную декларацию. Исследование показало,
что основные искажения при переносе указанных языков из англоязычных дискуссий в
Россию связаны не с их непереводимостью, а преимущественно с традиционалистскими
взглядами переводчиков и нежеланием упоминать проблемные с их точки зрения
вопросы.

Ключевые слова:

Лозаннское Соглашение, история понятий, Кембриджская школа, Всеобщее Священство,
Лозаннское Движение, политическое богословие, проте с тантиз м, практическая
теология, историческая теология, теоретическая теология

Появление в европейской публичной дискуссии «95 тезисов» и ряда последующих
текстов Мартина Лютера произвело эффект сразу в двух пространствах – богословском и
политическом. Сам Лютер, как и другие мыслители Европейской Реформации, считал
своей целью возвращение к «подлинному учению» Иисуса Христа и изначально не
собирался начинать реформы и сопутствующую им политическую борьбу. Тем не менее,
тексты профессора Виттенбергского университета были перенесены в политический
контекст, что в конечном счете привело к масштабному обновлению Церкви, а также

побудило значимые политические преобразования во многих государствах мира [1].
Последователи Мартина Лютера начали массово появляться в России уже в первой
четверти XVI века – на заре эпохи Реформации. Тем не менее, влияние переселенцев и
принесенных ими идей имело значительно менее заметные последствия, нежели в
других странах Европы. В связи с различиями в политическом значении богословских
языков в разных дискуссиях представляется интересным выяснить сохраняют ли
протестантские богословские языки свою политическую перспективу при их переносе из
первоначального пространства в российский контекст?

Проблема трансфера политических языков видится особенно актуальной в современных

научных дискуссиях в связи с активной полемикой недавних лет [2]. Помимо
преимущественно теоретических изысканий важную роль в этих обсуждениях играют
различные эмпирические исследования, позволяющие проследить как ресурсы той или
иной методологии, так и влияние тех или иных западных языков и идиом на российскую

политическую культуру [3; 4; 5; 6; 7]. События времен Реформации были рассмотрены в

рамках многочисленных исследований представителей различных дисциплин [8; 9; 10].
Представляется целесообразным обратиться к менее изученным сюжетам, связанным с
международными протестантскими дискуссиями и осуществить нарративный анализ

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

64



соответствующих материалов. Подходящим примером может служить Лозаннское
Соглашение, которое было утверждено участниками Международного конгресса по
всемирной евангелизации, состоявшегося в швейцарском городе Лозанна в 1974 году и

собравшего делегации из более чем 150 государств [11, с. 334]. Дж. Кэмерон (Cameron J.)
[12], А. Финстуэн (Finstuen A.) [13], А. Чапмен (Chapman A.) [14] и другие авторы
рассматривали роль Соглашения в западных богословских и политических дискуссиях,
однако проблематика переноса соответствующих языков в Россию все еще почти не
изучена.

Текст Лозаннского Соглашения, ставшего одним из самых важных документов
современного протестантизма, был составлен Джоном Стоттом (John Stott) –
англиканским священнослужителем и общественно-политическим деятелем, капелланом
королевы Великобритании, которого журнал «Time» называл одним из наиболее
влиятельных людей мира. Джон Стотт не только подготовил текст Лозаннского
Соглашения, но и в целом инициировал Лозаннский Конгресс вместе со своим другом и

соратником Билли Грэмом (Billy Graham) [15, с. 45] – американским евангелистом,
советником нескольких президентов США, которого также неоднократно называли одним

из наиболее значимых людей XX – начала XXI века [9, c. 3]. Соглашение было составлено
и утверждено на английском языке, а в последующие годы переведено на многие другие
языки, в том числе на русский язык к 2011 году. Благодаря усилиям многочисленных
представителей Лозаннского комитета по всемирной евангелизации, образованного по
решению Лозаннского Конгресса, составленное Соглашение получило распространение
в протестантских сообществах по всему миру. Как и значимые тексты времен
Европейской Реформации, Лозаннское Соглашение не осталось лишь декларацией веры,

но оказало влияние на различные сферы жизни [14].

1. «Правила чтения» Лозаннского Соглашения

Принятая в том или ином сообществе система символических смыслов задает особые
«правила чтения» текста, обсуждения и легитимации политических аргументов,

интерпретации содержания послания и значения речевых жестов [16]. В случае с
Лозаннским Соглашением и его официальным переводом на русский язык таких
контекстов было как минимум два – преимущественно западное англоязычное
протестантское сообщество конца третьей четверти XX века и русскоязычное
протестантское движение начала второго десятилетия XXI века. В первом случае речь
шла о радикальном пересмотре глобального мироустройства и влияния Церкви на новый
мировой порядок. Это предполагало в том числе раскаяние в «глобальной культурной
экспансии» и пересмотр «христианского долга» общественно-политического участия в
развитии мира. Во втором случае подготовка и публикация канонического перевода
Лозаннского Соглашения обозначали значимый шаг на пути мировой интеграции
русскоязычного протестантского сообщества. Англоязычный текст Соглашения был
доступен в России уже вскоре после его утверждения, однако на русский язык были

переведены лишь небольшие фрагменты документа [17, c. 76], что определяло специфику
знакомства с ним.

Важную роль в понимании «правил прочтения» Лозаннского Соглашения играет
рассмотрение процессов подготовки и публикации этого документа – как

первоначального, так и переводного [16]. Лозаннскому Конгрессу предшествовало
несколько международных мероприятий и дискуссий различного формата, на которых
были выработаны основные идеи, легшие в основу последующего документа. Джон Стотт

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

65



занял позицию руководителя редакционного комитета, в который также входили Хадсон
Армердинг, Самуэль Эскобар, Лейтон Форд и Джеймс Дуглас. Комитет сформулировал
проект текста соглашения и разослал его всем участникам Конгресса за несколько

месяцев до начала [8, c. 65-66]. В ответ были получены отзывы, послужившие основой для
подготовки новой редакции, которую обсуждали и уточняли на протяжении всего
времени Конгресса. В итоге была принята согласованная редакция Соглашения, ставшая
каноничной версией англоязычного текста. Несмотря на коллективное участие в
подготовке Лозаннского Соглашения, в нем довольно сильно прослеживаются авторский
стиль и интенции Джона Стотта, многие из которых были уточнены им самим в обзорном
комментарии на текст.

Процедура создания переводов Лозаннского Соглашения была во многом похожа на то,
как создавали и утверждали официальный англоязычный текст. Церкви, действующие на
территории постсоветских государств, в соответствии со структурой Лозаннского
Движения относятся к региону Евразии, в рамках которого было проведено несколько
коллективных встреч, называемых Лозаннскими Консультациями. В повестки
Консультаций были включены самые разные вопросы, однако проблематика подготовки и
согласования канонического перевода Лозаннского Соглашения ни разу не была
вынесена в качестве отдельного значимого пункта. Свидетельства обратного не
обнаруживаются ни в публикациях, ни в личном общении со значимыми участниками
этих встреч. Фактически текст перевода был подготовлен самостоятельно ответственным
за Евразию региональным директором Лозаннского Движения, ректором У ЕТС Анатолием
Глуховским и его помощниками, а затем опубликован на официальном сайте Движения.
В итоге Лозаннское Соглашение, выражающее протестантское мировоззрение в

формулировках Джона Стотта [14, c. 141], уточненных многочисленными участниками
Лозаннского Конгресса 1974 года, при переводе на русский язык подверглось
преобразующему влиянию взглядов команды переводчиков на политическую и
религиозную ситуацию в Евразии.

Стоит отметить, что и само название документа в значительной степени влияет на
специфику его прочтения. В англоязычном заголовке стоят слова «Lausanne Covenant»,
звучание которых предполагает определенную языковую игру. Слово «Covenant» может
быть использовано и для обозначения некоего «соглашения», и для звучащего
сакрально «Завета», например, «Нового Завета» (New Covenant). Джон Стотт в
комментарии 1975 года писал, что слово «Covenant» было использовано не в
«техническом, библейском смысле», а для обозначения юридически обязывающего
договора (binding contract). Там же он провел аналогию с религиозно-политическим
договором XVII века между английским парламентом и Шотландией, известным под
названием «Solemn League and Covenant». Отсылка к этому документу содержится и в
заключительном разделе Лозаннского Соглашения, включающем слова «мы вступаем в
«a solemn covenant» с Богом и друг с другом». Подобный прием позволил Джону Стотту,
с одной стороны, закрепить связь религиозного и политического, а с другой,
подчеркнуть сакральный статус подобных специфических взглядов, подвергшихся

обширной критике оппонентов [14, c. 138-140].

Варианты трактовок названия «Lausanne Covenant», возникших в последующих
дискуссиях, можно объединить в две группы. Англоязычные комментаторы документа, в
том числе Кристофер Райт, международный директор основанного Джоном Стоттом «The
Langham Partnership», склонны указывать на библейскую аналогию «Lausanne
Covenant», сравнивая его с Ветхим и Новым Заветом. Переводчики же, напротив, чаще
всего ориентируются на более светскую версию прочтения. В переводе документа на

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

66



русский язык, опубликованном на официальном сайте Лозаннского Движения,
используется термин «Соглашение». В русскоязычных протестантских дискуссиях
наиболее употребительным термином является «Лозаннское Соглашение», а вторым по
популярности – «Лозаннский Договор». Намного реже можно встретить словосочетание
«Лозаннский Завет». Кроме того, из перевода исчезла связка названия и
заключительного раздела «Covenant / a solemn covenant», которая в русской версии
приобрела вид «Соглашение / торжественный союз». Стоит отметить, что в переводах на
другие языки это связка представлена по-разному, от испанской версии «Pacto / un

pacto solemne», до французской «La déclaration / une alliance solennelle»[4].

2. Основные понятия Лозаннского Соглашения

Лозаннское Соглашение было утверждено Международным конгрессом по всемирной
евангелизации, в связи с чем основным источником заимствования идиом стали языки
протестантского богословия и церковной практики. Лозаннский Конгресс
позиционировался в качестве более ортодоксальной альтернативы Всемирному Совету
Церквей, созданному в 1948 году и объединившему различные протестантские,

католические и православные церкви [14, c. 138]. Всемирный Совет Церквей подвергался
активной критике радикальных консерваторов, обвинявших его в излишнем внимании к
политическим и социальным вопросам. Чтобы избежать подобной критики авторы
Лозаннского Соглашения постарались использовать в своем тексте множество
подчеркнуто конфессиональных идиоматических выражений. Так, например, уже
упомянутый «Covenant» был использован Джоном Стоттом как в смысле изложения воли
Бога, так и в значении государственно-конфессионального договора об установлении
вероучения и правил церковной деятельности, в том числе в политической сфере. Не
менее значимым было слово «дух», которое чаще всего употреблялось в имени «Дух
Святой», но применялось и по отношению к различным направлениям церковного

служения, а после закрепилось в словосочетании «дух Лозанны» [8, c. 68].

Вводным понятием Лозаннского Соглашения стало «Поручение Христа», известное также
как «Великое Поручение» (Great Commission). Само по себе идиоматическое выражение
не является изобретением Джона Стотта, однако его привлечение в документ было
важным ходом, усиливающим двойственное звучание «Завета». В комментарии к
Соглашению Стотт упоминает оба словосочетания вместе, говоря, что Царство Божие
является единственной «мировой империей», к которой должны стремиться христиане –
«послы Иисуса Христа», исполняющие «Великое Поручение». «Великое Поручение»
стало одним из ключевых словосочетаний в последующих документах Лозаннского
Движения, наравне с «Наибольшей Заповедью» (Great Commandment) и «Мандатом

Творения» (Creation Mandate) [4]. Инновацией в использовании «Великого Поручения»
было соположение миссионерских задач («благовестия») с задачами общественно-
политической активности, как в основном тексте, так и в комментарии. Подобное
объединение вызвало напряжение в рядах сторонников фундаменталистских взглядов,
что усилило опасения относительно возможности сохранить единство в Лозаннском
Движении. Джон Стотт, однако, смог настоять на сохранении своей трактовки и в

Соглашении, и в последующих официальных документах Лозаннского Движения [14, c.

138-145].

В русскоязычном переводе Лозаннского Соглашения идиоматическое выражение
«Поручение Христа» было сохранено. Существовавшее в оригинале обозначение связи
между благовестием и общественно-политической активностью формально осталось,

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

67



однако фактически было подвергнуто некоторым изменениям. Авторы протестантских
текстов традиционно подкрепляют свои рассуждениями ссылками на стихи Священного
Писания. Это проявляется как в форме прямого цитирования, так и в виде указания
конкретных книг, глав и стихов Библии. В Лозаннском Соглашении был применен второй
способ – в конце каждого раздела документа перечислено несколько мест Писания,
прочтение которых должно прояснить идею основного текста. В русскоязычной версии в
разделах «1. Божья цель» и «3. У никальность и универсальность Христа» ссылки
приведены в сокращенной версии, исключающей ряд фрагментов, в которых говорится о
необходимости «идти в мир» для создания «народа Божьего». Подобная избирательность
присутствует только в переводе текста на русский язык. В других официальных версиях
документа все ссылки сохранены в первоначальном виде, за исключением французского

и португальского переводов, где были удалены полностью все примечания [24].

Особого внимания заслуживает словосочетание «мужчины и женщины», которое в тексте
Лозаннского Соглашения играет не только техническую, но и смысловую роль. Эти слова
встречаются в нескольких разделах, а основное раскрытие получают в пункте 5,
повествующем о социальной ответственности христиан. Там приведено достаточно
развернутое указание на недопустимость любых форм дискриминации мужчин и женщин
со стороны священнослужителей и других верующих. Несмотря на то, что уже в первой
главе книги Бытия используется такая парная языковая конструкция, наиболее часто в
церковных текстах применяется обобщающий термин «человек». Решение Джона Стотта
указывать «мужчин и женщин» позволило ему сделать сразу три смысловые отсылки.
Первая из них – указание на возвращение к «истокам христианской веры», особенно
ценимое в протестантских сообществах на всем протяжении их существования. Вторая
отсылка – копирование риторики У става Организации Объединенных Наций и иных
международных договоров новейшего времени, определивших политическое устройство
мира. И, наконец, в качестве третьей отсылки можно назвать ответ на дискуссии о
равенстве полов, в котором сторонники фундаменталистских взглядов придерживались

противоположных позиций [4].

При переносе идей о всеобщем равенстве из англоязычного документа в другие
языковые контексты часть смыслового пласта была утрачена. В русском тексте
Лозаннского Соглашения под редакцией Анатолия Глуховского нет ни одного
упоминания слова «женщина» или синонимичного ему понятия. Во всех случаях
употребления парных конструкций были использованы обобщающие термины «человек»
и «человечество», которые позволили сохранить лишь одну из трех отсылок и устранили
дополнительное политическое звучание Соглашения. Стоит отметить, что подобная
ситуация наблюдается и в других переводах – прямые упоминания женщин полностью
отсутствуют в канонических текстах на арабском, голландском, датском, китайском,
корейском, литовском, немецком, норвежском, португальском, финском, французском,
шведском и японском языке. Парная языковая конструкция была сохранена лишь в
переводах на индонезийский, испанский, итальянский и персидский язык. Что касается
русскоязычного протестантского сообщества, то к моменту подготовки перевода в нем
заметно усилились сторонники радикально консервативных взглядов, ответом на что

стала попытка сделать перевод максимально нейтральным [20; 21; 22].

3. Доктрина «Всеобщего Священства» в тексте Лозаннского Соглашения

Одним из значимых результатов публикации текста Лозаннского Соглашения стала
актуализация доктрины «Всеобщего Священства» в протестантских дискуссиях, в том
числе в перспективе рассмотрения политической проблематики. Эта доктрина возникла

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

68



во времена Европейской Реформации и имела значимые социально-политические
последствия. Мартин Лютер, один из лидеров Реформации, в своих трудах писал, что все
верующие посредством крещения обретают право называться и быть священниками.
Подобное утверждение устраняло сакральную границу между клириками и мирянами, а

также заставляло переосмыслить все виды деятельности с позиции служения Богу [1, c.

20-22]. В последующие века значение доктрины постепенно менялось – от руководства к
действию до совокупности сакральных формул, время от времени произносимых в
дежурном порядке. Стоит отметить, что непосредственно в Лозаннском Соглашении
отсутствует прямое название доктрины, хотя ее содержание можно довольно легко
проследить на протяжении всего текста. Джон Стотт заложил в Соглашение основные
идеи, которые получили развитие и соответствующую маркировку (the priesthood of all
believers) в итоговом документе Второго Конгресса – Манильском Манифесте 1989 года
[4].

Наиболее ярким образом идеи доктрины «Всеобщего Священства» были отражены в
разделе 11 «Образование и лидерство». Там отмечено, что программы богословского
образования являются принципиально необходимыми для всех церковных лидеров –
пасторов и мирян (for pastors and laity). В своем комментарии к Лозаннскому
Соглашению Джон Стотт явно подчеркнул эту связку, указав на недопустимость любых
проявлений клерикализма – подавления мирян священниками. Выравнивание в правах
всех активных верующих было, с одной стороны, возвращением к идеям мыслителей
времен Реформации и к устройству Ранней Церкви, а с другой стороны, признанием
фактического неравенства среди членов церковных общин и существования жесткой

иерархичности в отношении к разным видам служения христиан [24]. Раскрытию этого
были посвящены последующие документы Лозаннского Движения, указывающие на
недопустимость возвращения в Церковь идей о преобладании клириков над мирянами, а
также любых форм активности внутри церковной общины над служением «вне церковных
стен», в том числе в рамках светских профессий.

При переводе раздела про лидерство и богословское образование на другие языки его
семантика была сохранена практически во всех вариантах, за исключением литовского и
русского. В литовском переводе в числе лидеров были указаны пасторы и другие
служители (pastorių ir kitų tarnautojų). В данном случае слово «laity» было заменено не
на «pasaulietis», обозначающее нерукоположенных членов общины, а на «служители»
(tarnautojų), которым обозначают всех активных членов церкви. В русскоязычном тексте
изменению подверглись все идиомы в связке. Термин «лидеры», обозначающий
активную часть общины, вне зависимости от наличия у этих людей формализованных
позиций и рукоположения, был заменен на словосочетание «руководители церквей»,
применяемое по отношению к клирикам. Термин «пасторы», широко распространенный в
протестантизме, был заменен на слово «пресвитеры», являющееся более популярным в
постсоветских баптистских общинах. Вместо «мирян» были указаны «дьяконы»,
относимые к числу клириков. Иными словами, при переводе на русский язык
клерикализм не только не был подвергнут критике, но напротив – «получил поддержку»
авторитетного документа.

Ситуация, отраженная в русскоязычном переводе в качестве нормативной, в языке
Джона Стотта обозначается термином «церковное гетто» (ecclesiastical ghettos). Эта
идиома при переводе была прямо перенесена в русский текст, что не помешало
ответственным лицам внести изменения в другие части Лозаннского Соглашения. В
оригинале текста указано, что христиане должны «вырваться из церковного гетто» и
«проникнуть» в нехристианское общество. Это «проникновение» предполагает, что

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

69



осуществление миссионерских задач возможно только в тесной связке с общественно-
политической активностью, проявляемой на разных уровнях и в самых разных формах.
Для этого, в свою очередь, требуется признание равенства всех членов церкви, без
выделения «более равных». В качестве противопоставления идеи «церковного гетто»
была озвучена формула, ставшая девизом Лозаннского Движения: «вся Церковь несет
все Евангелие всему миру». В продолжении этой идеи Стотт указывал на необходимость
скрупулезности и честности во всем, особенно в финансах и в публичном пространстве,
потому что фальсификация фактов служителями может стать причиной недоверия к

Евангелию [24].

Одним из ключевых терминов, используемых для раскрытия доктрины «Всеобщего
Священства», стало словосочетание «христианский долг». Этот термин в языке
Лозаннского Соглашения включает в себя представление о том, что обязанностью
христиан в равной степени являются и благовестие, и участие в общественно-
политических процессах. Русскоязычный текст содержит близкий к оригиналу перевод,
однако отсутствие разъяснений переводит соответствующие фразы в разряд лозунгов. В
своем комментарии Стотт уточнял, что подобное представление является логическим
продолжением основных христианских доктрин – о Боге, человеке, Спасении и Царстве.
Первая доктрина утверждает, что Бог является Творцом всего мира, поэтому люди
должны нести свою «социальную ответственность» за творение как часть служения Богу.
Так как человек создан по образу и подобию Бога, он должен заботиться обо всем мире.
Доктрина о Спасении предполагает противостояние злу во всех его проявлениях, в том
числе в социальных и политических. В связке с доктриной о Царстве это означало

призыв к борьбе за социальную справедливость во всех государствах мира [4].

Заключение

В протестантских сообществах Лозаннское Движение позиционируется в качестве
выразителя достаточно консервативных взглядов на различные вопросы – как
богословские, так и из иных сфер. Джон Стотт, подготовивший Лозаннское Соглашение,
сумел зафиксировать в этом документе как совокупность соответствующих
протестантских воззрений на устройство Церкви и практику исполнения ее Миссии, так и
специфическую политическую программу, призывающую христиан вовлекаться в
общественно-политические процессы во всех государствах мира. При переводе на
русский язык первая часть была в основном сохранена, однако наиболее острые с точки
зрения фундаменталистских кругов вопросы получили значительно меньше внимания.
Расхождение в текстах было достигнуто за счет различных искажений – от выбора слова
«Соглашение» вместо термина «Завет», что устранило языковую игру сакральных и
политических смыслов в названии, до удаления части ссылок на Библию и замены
термина «миряне» на «дьяконы», что ликвидировало вопрос о недопустимости
клерикализма. Особенно проблемная для фундаменталистов тематика прав женщин в
церковных общинах была полностью удалена из русскоязычного перевода Лозаннского
Соглашения – ключевого документа протестантских дискуссий.

Исследование показало, что основные искажения при переносе указанных языков из
англоязычных дискуссий в Россию связаны не с их непереводимостью, а
преимущественно с традиционалистскими взглядами переводчиков и нежеланием
упоминать проблемные с их точки зрения вопросы. Ключевые термины, понятия,
языковые конструкции и нормы богословских языков, использованных Джоном Стоттом в
рассматриваемом тексте, имеют общеупотребительные аналоги в русскоязычных
дискуссиях. В случае их использования сохранение политической перспективы при

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

70



переносе богословских языков из первоначального пространства в российский контекст
было бы вполне возможным, поскольку обозначенные аналоги обладают схожими
коннотациями и политическими отсылками. Этого, однако, не произошло, и в качестве
официального перевода была опубликована относительно нейтральная церковная
декларация. Это стало возможным по ряду причин, во-первых, из-за доверия к
региональному директору Лозаннского Движения, впоследствии уволенного по причине
утраты доверия, а во-вторых, вследствие отсутствия на тот момент достаточного опыта
участия в международных объединениях у русскоязычных протестантов, которые не
оспорили перевод в момент публикации, а в последующие годы занимались другими
задачами.

Библиография

1. Скиннер К. Истоки современной политической мысли. В 2-х томах. Том 2. Эпоха
Реформации. М.: Дело, 2018. – 568 с. 
2. Атнашев Т.М., Велижев М.Б. II дискуссия вокруг Кембриджской школы. Интервью с
Александром Бикбовым, Александром Дмитриевым и Денисом Сдвижковым // Новое
литературное обозрение. 2015. № 4 (134). С. 93-108. 
3. Атнашев Т.М., Велижев М.Б., История политических языков в России. К методологии
исследовательской программы // Философия. Ж урнал Высшей школы экономики. 2018.
Том 2. № 3. С. 107-137. 
4. Егоров С.Ю. Легитимация предпринимательской деятельности в языке современных
протестантов в англоязычном мире и России // Современная Европа. 2022. № 2 (109). С.
163-175. DOI: 10.31857/S0201708322020127. 
5. Павлов А.В. Приключения метода: Кембриджская школа (политической мысли) в
контекстах // Логос. 2018. Т. 28. № 4. С. 261-302. 
6. Правилова Е. «Частная собственность» в языках российского общества конца XVIII –
начала XIX веков // Новое литературное обозрение. 2015. № 5 (135). С. 88-100. 
7. Юрченко Н.И. Влияние Реформации на формирование демократических институтов
Европы // Universum: общественные науки. 2017. № 5 (35). С. 4-8. 
8. Дементьев Б.П. Реформация: история и перспективы // Власть духовная и светская:
взаимодействие в социокультурном пространстве. Материалы Международной научно-
практической конференции, посвященной 500-летию Реформации. Самара, 2017. С. 56-
64. 
9. Собко Л. Реформация 1517 и революция 1917: проблема преемственности // Труды
Нижегородской духовной семинарии. 2018. № 16. С. 449-457. 
10. Шретер М. Реформация церкви как реформация мысли: Германия, 1517 год //
Вестник РХГА. 2018. № 2. С. 156-162. 
11. Melton J.G. Encyclopedia of Protestantism. New York: Facts on File, 2005. – 628 p. 
12. Cameron J. John Stott and the Lausanne Movement: A Formative Influence // The
Lausanne Movement: A Range of Perspectives. Oxford: Regnum Books International, 2014.
P. 61-73. 
13. Finstuen A., Wacker G, W ills A.B. Billy Graham. American Pilgrim. Oxford: Oxford
University Press, 2017. – 336 p. 
14. Chapman A. Godly Ambition: John Stott and the Evangelical Movement. Oxford: Oxford
University Press, 2011. – 240 p. 
15. Tennent T.C. Lausanne and Global Evangelicalism – Theological Distinctives and
Missiological Impact // The Lausanne Movement: A Range of Perspectives. Oxford: Regnum
Books International, 2014. P. 45-60. 
16. Атнашев Т.М., Велижев М.Б. Кембриджская школа. «Context is king»: Джон Покок –
историк политических языков // Новое литературное обозрение. 2015. № 4 (134). С. 21-

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

71



44. 
17. Рягузов В. Библейские основы благовестия // Братский вестник. 1990. № 4. С. 73-82.
18. Escobar S. El volumen titulado En busca de Cristo en América Latina. Buenos Aires:
Kairós, 2012. – 495 p. 
19. Douglas J.D. Let the Earth Hear His Voice. Minneapolis: World W ide Publications, 1975.
– 1471 p. 
20. Черенков М.Н. Перспективы теолого-философского диалога в постсоветском
протестантизме // SENTENTIAE. 2011. № 2 (25). С. 153-173. 
21. Кильдяшова Т.А. Коммуникативные особенности проявления фундаменталистской
религиозности // Вестник Северного (Арктического) федерального университета. 2013.
№ 3. С. 45-49. 
22. Джон Д. Христианский фундаментализм. Сделано в Америке // Страницы: богословие,
культура, образование. 2011. № 4 (15). С. 588-596. 
23. Горбачев А.Л. Восстановление оснований Всеобщего Священства // Философско-
религиозные тетради. Тетрадь № 7. Результаты богословского осмысления темы
Всеобщего Священства. М.: МРО ЕХБ «На Руси», 2013. С. 25-38. 
24. Егоров С.Ю. Понятие «служение» в языках англоязычных и русскоязычных дискуссий
современных протестантов: новейшие дискуссии и тенденции // Социологическое
обозрение. 2022. Т. 21. № 2. С. 230-249. DOI: 10.17323/1728-192x-2022-2-230-249. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензия
на статью « Специфика (не)намеренных искажений при трансфере политических языков
из англоязычных дискуссий в Россию (на примере Лозаннского Соглашения) »

Предметом исследования является являются малоизученные в отечественной науке
международные протестантские дискуссии и нарративный анализ соответствующих
материалов на примере Лозаннского Соглашения, которое было утверждено
участниками Международного конгресса по всемирной евангелизации, состоявшегося в
швейцарском городе Лозанна в 1974 году.
Методология исследования включает такие общенаучные подходы, как дескриптивный
метод, метод категоризации, метод анализа, наблюдения, синтеза, сравнительно-
сопоставительный метод, которые дали возможность рассмотреть искажения,
допущенные при переводе Лозаннского Соглашения на русский язык. 
Актуальность работы определяется обращением автора к проблеме трансфера
политических языков в современных научных дискуссиях в аспекте «правил прочтения»
Лозаннского Соглашения, его официальным переводом на русский язык. Автор
рассматривает основные понятия Лозаннского соглашения и специфику их перевода на
русский язык, а также причину искажений, допущенных при переводе. Например, при
переносе идей о всеобщем равенстве из англоязычного документа в другие языковые
контексты часть смыслового пласта была утрачена. В русском тексте Лозаннского
Соглашения под редакцией Анатолия Глуховского нет ни одного упоминания слова
«женщина» или синонимичного ему понятия. Автор объясняет это тем, что в
русскоязычном протестантском сообществе к моменту подготовки перевода в нем
заметно усилились сторонники радикально консервативных взглядов, поэтому была
перевод был сделан максимально нейтральным

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

72

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


Научная новизна работы определяется тем, что в связи с различиями в политическом
значении богословских языков в разных дискуссиях представляется интересным
выяснить, сохраняют ли протестантские богословские языки свою политическую
перспективу при их переносе из первоначального пространства в российский контекст.
Автор приходит к выводу, что основные искажения при переносе из англоязычных
дискуссий в Россию связаны не с их непереводимостью, а преимущественно с
традиционалистскими взглядами переводчиков и нежеланием упоминать проблемные с
их точки зрения вопросы. Автор, таким образом, выявляет мировоззренческий характер
таких искажений. 
Проведенный автором анализ показывает, что при переводе на русский язык наиболее
острые с точки зрения фундаменталистских кругов вопросы получили значительно
меньше внимания. Расхождение в текстах было достигнуто за счет различных
искажений. Особенно проблемная для фундаменталистов тематика прав женщин в
церковных общинах была полностью удалена из русскоязычного перевода Лозаннского
Соглашения – ключевого документа протестантских дискуссий. работы посвящена
мировоззренческому характеру таких искажений, поэтому она носит философский
характер. 
Статья написана научным языком, претензий к стилю изложения нет. Структура
соответствует требованиям, предъявляемым к научному тексту. Возможно
Библиография работы содержит 24 источника, которые отражают актуальную литературу
по представленной в работе теме. 

10.25136/2409-8728.2025.8.72639 Философская мысль, 2025 - 8

73


	Специфика (не)намеренных искажений при трансфере политических языков из англоязычных дискуссий в Россию (на примере Лозаннского Соглашения)

