
Скороходова Татьяна Григорьевна

ORCID: 0000-0001-6481-2567 

доктор философских наук, кандидат исторических наук 

профессор, Пензенский государственный университет 

440046, Россия, г. Пенза, ул. Красная, 40, каб. 12-218 

skorokhod71@mail.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Скороходова Т.Г. Творец, творение мира и творчество в философской мысли Рабиндраната Тагора //
Философская мысль. 2025. № 10. DOI: 10.25136/2409-8728.2025.10.76363 EDN: NXKRHB URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=76363

Творец, творение мира и творчество в философской
мысли Рабиндраната Тагора

Статья из рубрики "История гуманистической мысли"

DOI:

10.25136/2409-8728.2025.10.76363

EDN:

NXKRHB

Дата направления статьи в редакцию:

16-10-2025

Дата публикации:

23-10-2025

Аннотация: Понимание Бога как Творца и мира как его творения в мысли Рабиндраната
Тагора (1861–1941) анализируются в статье в качестве основы онтологических взглядов
индийского поэта-лауреата Нобелевской премии 1913 года. Тема Творца и творения в
философском наследии Тагора практически не изучена, несмотря на то что он
продолжал и развивал идеи, выработанные в эпоху национально-культурного
ренессанса в колониальной Бенгалии. Тагор предложил оригинальное индо-западное
представление о бытии на основе переосмысления древнеиндийской духовной традиции
и диалога с иудео-христианской мыслью. В этой теме содержится и ответ на вопрос об
универсальности религиозных идей Тагора, понятных не только индийской, но и мировой
аудитории. На основе герменевтического метода анализа текстов Р. Тагора автор

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

45

https://e-notabene.ru/fr/rubric_570.html


предлагает реконструкцию его онтологии, выстроенной вокруг идей Бога-Творца,
творения мира и человека и творческой природы бытия. За основу реконструкции
приняты базовые категории идиолекта индийского поэта, применяемого им в
разъяснении смыслов его миропонимания. Основываясь на собственной интерпретации
У панишад, критике индийской философской традиции, личном религиозном опыте и
интеллектуальном наследии эпохи Бенгальского Ренессанса XIX – начала XX в., в
котором на первый план понимание Бога как Творца выдвинули Раммохан Рай,
Дебендронатх Тагор и другие мыслители, Тагор развивал мысль о Боге-художнике, чьё
творчество постоянно длится в эволюции мира и человека, и о человеке, наделённом
свободой и даром творчества и взаимодействующем с Богом в созидании нового –
культуры, цивилизации, религии, общества. Впервые в отечественной философской
индологии продемонстрировано присутствие в религиозной онтологии Тагора трёх
уровней бытия – Бога как деятельной Личности, творящей мир, динамического бытия
сотворённого мира, включающего вселенную, мира природы и живых созданий, и
человека как свободной деятельной личности, носителя творческого начала, участника
творчества и сотрудника Бога-Творца. Тагору удалось показать творческую природу
бытия как такового на всех уровнях. В идее творчества как общения Творца с миром и
взаимодействия человека с Богом и миром заключено одно из оснований
универсальности поэзии Тагора.

Ключевые слова:

современная индийская философия, Бенгальское Возрождение, Рабиндранат Тагор,
религиозная онтология, Б о г -Т ворец, тв о р е ние , ч е л о в е к , тв орче с тв о , эволюция,
творческая природа бытия

С тех пор как индийский поэт Рабиндранат Тагор получил всемирную известность
благодаря авторскому переводу сборника «Гитанджали» с бенгали на английский и
признание как лауреат Нобелевской премии (1913), он предстал перед мировой
аудиторией в качестве религиозного мыслителя, транслирующего универсальные
(«вселенские» Вяч. И. Иванов) идеи самого возвышенного толка, которые одновременно
резонируют с общим духом и культурой, выработанными индийской цивилизацией. Ж ивой
отклик аудитории мировой и каждой конкретной страны на поэзию Тагора может быть
объяснён тем, что М. Кампхен назвал его «универсальностью» как Мирового Поэта, или

же его культурной универсальностью [1, с. 14–15]. Но и тогда остаётся вопрос об
основаниях этой универсальности. Отчасти немецкий писатель предложил на него ответ,
считая «Гитанджали» не знакомым ранее европейскому сознанию «прямым,

невозмутимым выражением религиозных чувств» [1, с. 15–16], но не продвинулся дальше,
к пониманию смысла этих чувств, их содержания.

Не только форма («чувства»), но и содержание стихотворений «Гитанджали» и других
подобных им поэтических произведений Тагора на английском и в бенгальском
оригинале действительно универсально, и именно смысл воспринимается и понимается
читателями независимо от языка, в оригинале или в переводе. Смысл, в свою очередь,
объединяет собою ряд идей, которые, являясь религиозно-философскими, происходят из
личного религиозного опыта поэта и его культурной среды, полной духовных традиций,
исканий и диалога разных религий. Эти же идеи Р. Тагор описывает и объясняет
аудитории в лекциях и выступлениях, адресованных и индийской, и восточной, и
западной аудитории, и они встречают наибольшее понимание и приятие — в отличие от

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

46



множества других тем, о которых он тоже высказывался, и вполне нелицеприятно.
Амартья Сен обратил особое внимание на то, что «люди приходили на его публичные
лекции в Европе и Америке, ожидая рассуждений о величественных трансцендентных

темах» [2, р. 98], но бывали разочарованы, когда Тагор говорил об общественных и
политических проблемах своего времени. Очевидно, что в подобных ожиданиях
аудитории, равно как и в востребованности тагоровской поэзии у читателей
отобразилась духовная ситуация ХХ в. с самого его начала, кризис религиозности и
общая секуляризация мира. Однако творчество Тагора не было ответом на духовные
запросы столетия, а напротив, говорило о вечном и универсальном, которое
обнаруживается так или иначе в каждой религиозной традиции, — общении человека с
Богом. И в том, как именно индийский поэт воспринимает и понимает Бога, можно искать
ответ на вопрос об универсальности религии и философии, содержащихся в его
наследии, о том, почему его поэзия открыта пониманию каждого человека независимо от
религиозной принадлежности.

«Идея прямых, радостных и всецело бесстрашных взаимоотношений с Богом может быть
обнаружена во многих религиозных произведениях Тагора, включая стихотворения

“Гитанджали”», — пишет Амартья Сен [2, c. 96]. Исходя из одной этой идеи, нетрудно
выйти на религиозную онтологию, присутствующую в художественной форме в поэмах и
песнях, а в лекциях «Садхана» (1914), «Творческое единство» (1922), «Религия
человека» (1930) и др. — в форме философствования, т. е. свободного размышления на
избранные самим Тагором темы. Поскольку общение человека с Богом — ключевое
проявление бытия первого, то и бытие как таковое производно от бытия Божия, которое
для Тагора безусловно как по религиозному опыту и вере, так и по мировоззрению. При
всём разнообразии ипостасей, в которых Бог изображён в его поэзии — Отец, Друг,
Владыка вселенной, Наставник и т. д., метафизически самым значимым является
понимание Бога в качестве Творца; знание о нём как о Творце мира, природы и
человека составляет предмет философствования Тагора. От понимания Бога как Творца
производны размышления поэта о творении мира и человека и о природе и содержании
творчества — онтологического феномена вселенского масштаба.

К сожалению, эта тема не попадала в сферу внимания отечественных историков
индийской философии Нового времени; в индологии советского периода обращение к
теме было табуировано. Так, в разделе о философии Р. Тагора о Боге, творящем мир,

нет ни слова [3, c. 167–171], как и в более ранних обзорах философии Тагора [4, c. 255–258].
В зарубежной философии А. Швейцер сделал акцент на внимании Тагора к концепции
Бога-Творца, происходящей из ранних У панишад, и следующем из этого

жизнеутверждении в его философии [5, c. 231–237]. Вплотную приблизился к теме
Правасдживан Чаудхури, однако ограничился общим описанием проблемы Бога у Тагора
[6]. Наиболее содержательным представляется описание онтологии Р. Тагора у В. С.

Нараване, однако и он не касается темы творения мира и Творца [7, c. 125–137]

Современные авторы, как правило, проходят рядом с темой Творца и творения у Тагора

«по касательной» [8; 9, p. 15–16], говоря чаще всего о творчестве человека [10, p. 40–41, 46,

60, 80–82].

Настоящее исследование, основанное на герменевтическом анализе текстов Тагора
зрелого периода, ориентировано на реконструкцию его понимания Бога как Творца и
сотворённой природы мира и человека.

Понимание Бога как Творца смело может быть принято за сердцевину религиозной

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

47



мысли и суть веры Р. Тагора, восходящих, с одной стороны, к его юношескому
религиозному опыту и к принадлежности его семьи к основанному Раммоханом Раем
реформаторскому обществу Брахмо Самадж («общества [поклонения] Единому Богу»,
1828), а с другой стороны — к наследованию им религиозно-философской мысли
Бенгальского Возрождения [см. 11–12]. Стало почти общим местом причислять Р. Тагора
к неоведантистской мысли этой эпохи национально-культурного ренессанса XIX —
начала ХX вв. [см.. 4, с. 255–256; 13, с. 231–232], и тому есть немало оснований.
Однако есть и его собственное свидетельство в частном письме племяннице Индире

Деви, частично воспроизведённое в собрании писем «Бенгалия» (1885–1895) [14, т. XII, с.

221; 15, с. 138–139], где он говорит о том, что веданта скорее питает, нежели рассеивает
его сомнения по поводу подлинной природы реальности, трактуемой в этой классической
ортодоксальной философской школе как отсутствие в ней двойственности. Тагор
критикует одну из её влиятельных школ — адвайта-веданту, созданную Шанкарой (VIII в.
н. э.), с её идеей иллюзорности мира и всеобъемлющей реальности Брахмана
(Абсолюта). «В одном смысле по сравнению с другими философскими школами веданта
выглядит проще, но лишь потому, что с «одним» управляться проще, чем с «двумя».
Веданта говорит только об одном порядке Реальности, безо всякого постоянного
разделения на творение и Творца. На первый взгляд эти два термина выглядят вполне
естественными и понятными; по правде говоря, тем не менее, нет более серьёзной
проблемы, стоящей перед человеческим умом, нежели определение отношения между
двумя. Разрубив сей гордиев узел, веданта свела эти два в один. Если так, то это тоже
упрощает проблему наполовину! Меня действительно удивляет, что человек должен
задуматься о самой возможности того, что у творения нет никакой первичной
субстанции, или что кроме Брахмы ничего не существует. И ещё более удивляет то, что
это мнение не столь странно, каким кажется. Поистине, исключительно трудно доказать,

что что-то вообще существует!» [16, p. 186–187].

За этим критическим размышлением Р. Тагора, в котором далее простым указанием на

реальность окружающего мира опровергается адвайтистская категория майи [16, p. 187,

См. также 14, т. XII, c. 221], стоит почти столетняя традиция бенгальской мысли, создающей
новую религиозно-философскую онтологию на основе свежего истолкования священных
текстов от Вед и У панишад до Бхагавадгиты, с тщательно выстроенным диалогом с

другими религиями и философскими традициями [17]. Эту новую традицию задал
Раммохан Рай (1772–1833), когда вывел в своих трактатах на первый план идею единого
Бога-Творца как объект веры в индуизме с древнейших времён и объект философского

осмысления и познания [18, c. 94–117].

В той сложной многосоставной системе религий, которой является индуизм, так же как и
в индийской философской традиции, Бог как Создатель/Творец вселенной присутствует
не всегда, а само творение понимается как эманация, «испускание» из себя творений
[19, c. 148, 149]. В ранних У панишадах Брахман как самосущий Бог — «творец всего»

(Мундака-упанишада, 1.11) [20, т. II, c. 177], создатель миров (Айтарейя-упанишада 1.1.1)
[20, т. II, c. 39], — не столь часто встречающийся мотив. Но именно его в переводах
Мундака-упанишады и Веданта-сутры на бенгали и английский Раммохан Рай взял за
основу своего понимания Бога, истолкования сути и содержания индуизма и почитания
Единого Бога в Брахмо Самадже. Но ещё до 1815 г. — времени появления его первых
трудов, в первом дошедшем до нас трактате «Дар верующим в Единого Бога» (1804) на
фарси и арабском Раммохан говорил о Боге-Творце и вселенной как его творении,
вместе с живыми существами и человеком; о Творце как «мудром, милостивом, великом,

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

48



щедром и бескорыстном» [21, vol. IV, p. 955]. Знаток исламской и иудео-христианской
духовных традиций, Раммохан выстроил в своём сознании их диалог с индуистскими
идеями, текстами и верованиями и, по сути, пришёл к универсализму — мысли об общей
устремлённости всех верующих к Богу-Творцу вне зависимости от формы богослужения и
религиозной принадлежности.

В версии подлинного индуизма по Раммохану Раю «индуистские священные тексты»

заявляют о едином Боге-Творце, «всесовершенном Создателе природы» [21, vol. I, p. 98];
это Брахман У панишад понимается как Творец и Хранитель мира, производящий

вселенную «из своего всеведения» [21, vol. I, p. 23–24], рождающий пространство, свет,
воду, землю, огонь, небо, планеты, явления природы, растительный мир, людей и всё

сущее [21, vol. I, p. 26–27]. При этом Бог и мир не идентичны, как в адвайте; Бог —
первопричина и деятель, воплощающий замысел, мир — результат воплощения Божия

замысла, сотворённое, одухотворённое и подчинённое воле Творца [21, vol. I, p. 135]. И
именно по творению ясно, что миром управляет Творец, не говоря о том, что оно

свидетельствует и подтверждает существование Творца [21, vol. I, p. 136–137]. Такая
интерпретация Бога в философии Раммохана Рая сделала доминирующим в мысли
«вертикальное» отношение Бог-Творец — творение (мир/вселенная/человек), которое в
вероисповедной практике Брахмо Самаджа предопределило его прорыв к универсализму
и диалогу религий.

Духовным наследником Раммохана Рая, возглавившим пришедший было в упадок Брахмо
Самадж, стал сын его соратника, крупного предпринимателя и общественного деятеля
Дароканатха Тагора (1794–1846) Дебендронатх (1818–1905). Личность Раммохана Рая
ещё в детстве произвела на него неизгладимое впечатление, равно как в юности —
убеждённое неприятие поклонения образам индуистских богов и монотеистическая вера

реформатора [22, p. 13–14]. В восемнадцатилетнем возрасте Дебендронатх пережил
глубокий религиозный опыт откровения Бога, и размышляя о нём, постиг его именно в
качестве Творца, «чьему закону подчиняется вселенная», чья мудрость открывается при

изучении «устройства творения» [22, p. 10]. «Он не только Создатель мира, но и, что
гораздо важнее, Он его Творец. Все сотворённые вещи преходящи, подвержены
разрушению, изменениям и зависимы. Одна только Совершенная мудрость, которая
создала и ведёт их, — вечна, неразрушима, неизменна и самодовлеюща. Это вечное,
истинное и совершенное Сущее есть источник всего добра и объект всех богослужений»,

— писал Д. Тагор в «Автобиографии» [22, p. 11].

Читая ранние У панишады, полемизируя с английскими философами-сенсуалистами,
изучая индийские философские школы, включая веданту, Дебендронатх Тагор отверг
адвайту Шанкары именно за чуждую его мысли и опыту идентичность Бога и человека,

идею майи — иллюзорности мира [22, p. 100, 85], и утвердил различие Творца и творения.
В Брахмо Самадже усилиями нового молодого лидера было выработано развитое

представление о религиозной этике, поощрялись философские дискуссии [23] и был
сформулирован символ веры, выстроенный вокруг идеи Творца: «В начале был только

один Верховный Дух; ничего другого не было. Он создал всё, что существует» [22, p. 101].

Воспитанный в знаменитой семье Тагоров, младший сын лидера Брахмо Самаджа, с
юности читавший У панишады и видевший «пред собою пример отца, который прожил
долгую жизнь в теснейшем общении с Богом, но не пренебрегая своими мирскими

обязанностями» [24, p. vii], Рабиндранат усвоил веру в единого Бога-Творца,

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

49



скептическое отношение к адвайта-веданте и восхищение творением, в котором во всей
полноте выражена мудрость, радость и любовь Творца. Как поэт милостью Божией, Тагор
развивал мысль о Боге-художнике, чьё творчество постоянно продолжается в созидании
и в самом бытии мира. Если в поэтическом наследии постижение бытия как отношения
творения (человека) с Творцом и познание Его описано как восхождение от человека к
Богу, то в философской мысли Тагор описывает и объясняет отношения Творца с
творением по всем векторам и всем условным уровням, а также косвенно проясняет
смысл того, о чём говорит в поэзии.

Основой онтологических представлений Тагора являются идеи, содержащиеся в
У панишадах. В «Садхане», объясняя духовные устремления Индии желанием понять
«великую гармонию между человеческим духом и духом мира», объединить человека и

мир в гармонии, которая существует между индивидуальным и универсальным» [24, p. 4,

5], Тагор возводит понимание Бога как Творца к мантре гаятри (Ригведа III.62.10) —

«воплощению всех Вед» [24, p. 9]. Раммохану Раю этот гимн виделся воплощением

изначального единобожия [21, vol. I, p. 86], не говоря уже о Дебендронатхе Тагоре [22, p.

30–31] и его сыне, размышлявшем о смысле мантры со дня посвящения в брахманы [14, т.

XII, 49]. Рабиндранат видел в ней указание на «сущностное единство мира с сознающей
душой человека»; с помощью этой мантры можно научиться «воспринимать единство,
которое поддерживается единым Вечным Духом, чья сила создаёт землю, небо и звёзды
и одновременно озаряет наши умы светом сознания, которое движется и существует в

нерушимой целостности (continuity) с внешним миром» [24, p. 9].

Бог у Тагора предстаёт как онтологически первичная основа, истина и исток всего.
Правасдживан Чаудхури, анализировавший понимание Бога в мировоззрении Тагора в
контексте современной философии ХХ в., описал его религиозную веру как панентеизм
— «монотеизм без монистического абсолютизма в крайней или абстрактной форме»,
который определяется как «бесконечная Личность, дух, который пребывает в мире и над

миром вещей и индивидуальных духов» [6, p. 4] Абсолют в бескачественном виде,
бесконечный и вневременный, Тагор допускает лишь «как логически предшествующий
его конкретным проявлениям, — конечным и временным, но не как самое реальность».
Отсюда «реальное — это Высшая Личность, или Бог нашего религиозного сознания,
бесконечный в сущности, но конечный в его проявлениях», и Тагор называет его (в
«Религии человека») Бесконечной Личностью, Я Бога в его реальности и конкретности
[6, p. 5–6]. Именно в личном облике высшего Я Бог — это Творец и Хранитель творения,
пребывающего в нём. На это соединение в Творце абстрактного и конкретного,
бесконечного и конечного, безграничного и введённого в границы, трансцендентного и
имманентного миру Тагор недвусмысленно указывает в первой лекции «Садханы». И
поскольку общий «дух индийского ума» в древности поэт понимает как «практику

осознания и утверждения присутствия Бесконечного (the Infinite) во всём» [24, p. 16], то
собственный панентеизм Тагор подкрепляет речениями У панишад — о том, что всё
сущее в мире объято Богом (Иша, 1), и что Бог проникает весь мир (Шветашватара 2.17):
«Может ли такой Бог быть отдельным от мира? Напротив, это означает не просто видение
его во всём окружающем нас мире, <…> …объект поклонения присутствует повсюду. Это

одна живая истина, которая делает истинным всё реальное» [24, p. 17].

В поэзии и философствовании Тагор называет Бога разными именами — Верховной
Душой, духовным Первоначалом и Высшей Личностью. Восходящий к традиции
индийского теизма — концепции Бога как создателя и властителя вселенной (Ишвара)

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

50



[19, c. 148], — Бог-Творец мыслится как сагуна (в противоположность адвайтистскому
ниргуна-Брахману, бескачественный и безличный) — обладающий самыми прекрасными
качествами — по Тагору, это радость, любовь, благо, свобода и т. д. И в богатстве этих
качеств, и в деятельном аспекте Бог понимается как Личность, «пребывающая в сердце

всего» [25, p. 102]. В «Религии человека» Тагор привёл в подтверждение цитату Катха-
упанишады (I.3.11, Puruṣānna parā kinchit sā kāṣthtā sā parā gatih) как «никто не

превосходит Личность (the Person), он — высший, он — конечная цель» [25, p. 103],
переведя слово пуруша как личность и таким образом трансформируя традиционный
термин в обозначение Личного Бога — бессмертного носителя вневременной любви,

источника радости и бессмертия [25, p. 53, 54–55]. Не безличный Брахман адвайты, но
личный Бог-Творец, не только создавший вселенную и человека, но непрерывно их

творящий [24, p. 42–43], — исток всего сущего для Тагора.

Бог проявляет себя в «работе творения». Речение У панишад «знание, сила и действие

присущи его природе» (Шветашватара-уп., 6.8) [20, т. II, c. 128], Тагор интерпретирует как
указание на внутренние качества Бога: «следовательно, его работа — это его свобода,

и в своём творении он осознаёт себя» [24, p. 78] и отдаёт в творении разными путями и в
разных формах. Другое речение о происхождении (рождении) всего сущего из радости
(блаженства) (Тайттирия-упанишада, Бхригу 6.1.) поэт поясняет: «Это означает, что у
творения Бога нет источника в какой-либо необходимости, оно происходит из полноты
его радости, это его любовь творит, следовательно, в творении — Его собственное

обнаружение (revealment)» [24, p. 79].

Мотив самопроявления, самообнаружения себя Богом в творении — один из постоянных
у Тагора. По сути, это проявление качеств Бога — свободы, радости, любви и истины,
которые если не тождественны, то оказываются продолжением друг друга. Говоря в
одних случаях о том, что Бог творит и поддерживает всё радостью и ссылаясь на

У панишады, где она названа принципом творения [24, p. 138, 78–79], в других случаях
Тагор подчёркивает любовь как мотив и основу творения и его последующего бытия, т.
к. в ней объединяются противоположности, которыми полнится творение: «В
удивительном празднестве творения, в этой великой церемонии самопожертвования
Бога любящий постоянно отдаёт себя, чтобы обрести себя в любви. В самом деле,
любовь — то, что соединяет вместе и неразрывно связывает и действие отдачи, и

действие получения» [24, p. 114]. Как Бог пребывает в мире, так и любовь Его
пронизывает всё и примиряет даже непримиримые полюса и противоположности. Более
того, любовь Тагор называет «конечным смыслом всего вокруг нас»; «это истина, это

радость, которая есть корень всего творения», исходящие от Бога [24, p. 107]. С одной
стороны, формула «Бог есть любовь» наполнена стойкими новозаветными обертонами, с
другой — подкреплена ссылкой на речение У панишад о невозможности «дышать и

двигаться» без радости и любви, которыми полно небо [24, p. 107]. И здесь на Тагора
влияют не только две религии, но и философия религиозного реформаторства Бенгалии
XIX в., представившая индуизм как религию любви, и творчество вишнуитских поэтов и
бенгальских баулов. Любовь как даяние, отдание себя Творцом — одна из форм его
обнаружения в творении.

По мысли Тагора, в творении проявляется свобода, без которой обнаружение Бога-
Творца вряд ли было бы возможно. Воплощая в нём радость и любовь, Бог действует и
отдаёт себя свободно, но из-за присутствия и совпадения противоположностей в любви
эта свобода Творца — особого рода: «Если бы Бог был абсолютно свободен, то не было

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

51



бы никакого творения. Бесконечное бытие приняло в себя тайну конечного. И в Нём,

который есть любовь, конечное и бесконечное едины» [24, p. 114]. Отказываясь допускать
даже мысль о том, что свобода может проявляться в возможности действовать без любых
ограничений, философ считал, что она утрачена там, где «есть безумие

вседозволенности» [24, p. 119], поэтому Бог как истина оказывается создателем закона,
который обеспечивает свободу. «Не узы закона прекратили существовать..., — говорит
он о человеческом освобождении, — но сами эти узы сделались формой воплощения

свободы» [24, p. 119]. Тагор в «Садхане» разъясняет, что свобода заключена в
«невозможности достижения чего-либо без подчинения закону, поскольку Брахма (Бог

— Т. С.) в одном аспекте связан с истиной, а с другой — свободен в радости» [24, p. 127].
В другой лекции философ подчёркивает, что собственная воля Бога «налагает на себя
границы», подобно шахматисту, иначе игра без правил не принесёт радости и просто не
будет игрой. В этом смысле Тагор интерпретирует индийский концепт лилы —
божественной игры, чтобы показать, как именно правилами и законами творение
отделено от Творца — природа, человек с его Я, и одновременно наделено свободой.
Тагор не подвергает сомнению всесилия Бога-Творца, однако на первый план выводит
его самоограничение в интересах творения: «Если Бог примет на себя свою роль
всесильного (omnipotent), тогда его творению придёт конец, и власть Его потеряет
смысл, — заявляет Тагор. — Поскольку сила быть силой должна действовать в своих
границах. Божия вода должна быть водой, Его земля никогда не может быть чем-то
кроме земли. Закон, что сделал их водой и землёй, — его собственный закон, которым

он отделил игру от играющего, поскольку в этом заключена радость играющего» [24, p.

86].

Здесь имплицитно присутствуют новозаветные мотивы, о которых писал российский
богослов Г. П. Чистяков: omnipotens — «абсолютно не библейский термин, пришедший в
христианство не из Писания, а из поэзии Вергилия», а Бог являет себя человечеству в
немощи (2 Кор. 12:9). Принять такого Бога непросто человеку, который хочет видеть Его

грозным и сильным, царствующим и облечённым во славу» [26, c. 210]. У  Тагора Творец
ограничил своё могущество ради свободы творения, которое в случае осознанного
взаимодействия с Творцом обретает радость и гармонию в союзе с ним, и это — союз

любви [24, p. 87, 119–120, 128–129].

Само творение как деятельность Бога-Творца Тагор видит непрерывным процессом
откровения Бесконечного в конечном, проявлением Единого в природе, вселенной и

самом человеке [24, p. 41]. С одной стороны, творение — это чудо, а существование всего
сотворённого — «божественная тайна» [Tagore 2011: 2]; по словам поэта, «Бог не
позаботился о том, чтобы оставить свидетельства о своей силе в письменах земной коры,
но он гордо радуется воплощениям красоты, которой он наделил зелёную траву, цветы,

игру красок в облаках и шёпот музыки бегущей воды» [24, p. 87]. С другой стороны, в
сотворённом мире человеку — его чувствам и душе — явлен результат творения, и
потому в человеческом опыте, размышлении и созерцании природы, человеческого мира

и особенно людей, поистине любящих Бога (как это практикуется в Индии [24, p. 42–43]),
открыта возможность постичь тайну творения. В «Садхане» есть следующий фрагмент:
«Деревья и звёзды, и голубые горы кажутся нам символами смысла, невыразимого
словами. Кажется, что мы смотрим на Мастера в самом действии творения нового мира,
когда душа человека отбрасывает тяжёлый занавес своего Я и, сняв завесу,

непосредственно созерцает своего вечного возлюбленного» [24, p. 439]. Иными словами,
созерцание вечного Бога через его творение позволяет приблизиться к постижению

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

52



смысла и возможно, процесса творения, тем более что начавшись однажды, оно
продолжается непрерывно, так как непрерывен процесс отдания Богом себя миру.
Недаром во вдохновенном обращении к Творцу в завершении лекции «Осознание в
действии» (Карма-йога) Тагор назвал его «Дарителем себя» и «Тружеником Вселенной»
[24, p. 133–134].

Мысль о постижении через творение самого Творца у Тагора резонирует с утверждением
Раммохана Рая о существовании «разнообразной, прекрасной, удивительной вселенной
(тварного мира — Т. С.) как следствии бытия Творца — причины Вселенной, по аналогии

с существованием Создателя у каждой вещи (горшок и горшечник) [21, vol. I, p.7–8; см.

также 27, p. 45]. Однако Тагор идёт дальше, развивая мысль о возможности постичь
творение в его динамике, несмотря на все сложности. Если в целостном духовном
созерцании, вѝдении познаются суть творения и отношение к нему Творца — а для
Тагора они заключены в любви Бога к творению (Вселенной, природе и человеку),
которая пребывает в самой сути бытия обоих, — то аналитическому познанию науки,
неспособной к открытию сути и единства взаимоотношений, вполне подвластно

подробное исследование деталей и различий, описание реальности [25, p. 87–88]. Поэтому
в «Религии человека» Тагор описывает творение как процесс, как эволюцию — не без
влияния современных европейских научных подходов и достижений, вместе с личным
религиозно-философским пониманием присутствия Неведомого и тайны во всём.

«Свет, как сияющая энергия творения, положил начало хороводу атомов в небе и также
танцу звёзд в огромном пустынном театре времени и пространства. Из потока огня
возникли планеты и целую вечность грелись на солнце. Они восседали на тронах
гигантской Неподвижности, немые и одинокие, не зная смысла собственной слепой
судьбы, и величественно и хмуро смотрели на будущее, когда их царствование окажется

под угрозой» [25, p. 1], — этим поэтическим началом открывается первая лекция цикла
«Религия человека». В нём тонко и неявно обыгрывается мотив сотворения мира Богом в
книге Бытия (1:3–4), где создание света – один из ключевых моментов. Проходящий
через масштабные временные эпохи процесс творения в описании Тагора оказывается
разделён на стадии; на предварительной создан космос с планетами и звёздами, но по-
настоящему творение начинается с возникновением жизни с её даром роста и
приспособления. Предварительная стадия была временем появления материалов для
созидания мира, но только Ж изнь опровергает их бессмысленность и подтверждает
ценность существования, преодолевая инертность и неподвижность: «Когда пришла
Ж изнь, то она не принесла с собой никаких новых материалов. Её элементы — те же
самые, что и материалы камней и минералов. Она только выявила их ценность, которую

невозможно измерить и проанализировать» [25, p. 11].

С момента появления жизни в первичной форме живой клетки творение становится
эволюцией жизни, существующей в разнообразных проявлениях от одноклеточных до

сложных живых организмов «на разветвляющихся путях творения» [25, p. 2]. Самый
процесс развития многоклеточных живых организмов Тагор считал выражением
«творческого принципа единства», так как на клеточном физическом уровне
существования устанавливаются связи и взаимоотношения внутри общего единого и
живого целого. В описании эволюции жизни в лекциях Тагора заметно по сути
самостоятельное и независимое существование её форм — «в преодолении
препятствующей инерции Природы подчинением закону Природы», в непрерывной
борьбе «с гигантской материей, в которой есть жёсткие запретительные законы против

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

53



движения всех новоприбывших с брега Ж изни» [25, p. 103], за саму возможность жить, в
противостоянии неблагоприятной среде, в поиске средств к существованию вопреки
рискам. Тем более что «материальный мир есть мир количества, в котором ресурсы
ограничены, а победа ждёт тех, кто обладает более совершенными способностями своих

защитных органов (weapons)» [25, p. 16]. Но это лишь подтверждает присутствие свободы
в творениях-носителях жизни, которая «нуждается в свободе и росте ради совершенного

выражения своей жизненной природы» [25, p. 16]. По Тагору получается, что свободой
наделен весь тварный мир живых существ, чья эволюция происходила до появления
человека.

Свобода как способность самостоятельного действия у живых организмов и существ в
описании «жизненной истории эволюции» у Тагора есть проявление Духа Ж изни. Без
уточнения происхождения этого духа от Творца, философ акцентирует его творческий
характер, проявляющийся в бескрайнем диапазоне от нахождения способов
противостояния живой клетки инертной материи и объединения клеток в единый
жизнеспособный организм к преодолению трудностей и вызовов материи, к
своеобразной «специализации» на проживании разнообразных природных условиях, и

всё далее на пути «прогресса ради царства жизни» [25, p. 15]. В этом контексте и
появление плавников у рыб и крыльев у птиц, и освоение живыми существами пустынь и
северных широт, и явление условной специализации и «профессионализма» в животном
мире (подобно верблюду в пустыне, бегемоту на Ниле и птице в воздушной среде), и не
менее — нежизнеспособность существ, обладавших массивным арсеналом органов для
защиты и нападения, таких как тяжёлые панцири, зубы, когти и так далее, — всё это для
Тагора было свидетельством непрерывного действия творческого начала в Духе Ж изни,
который проявлял себя, экспериментируя с формами с одной стороны, и с поведением —

с другой [25, p. 15–17, 20].

Более того, указанием на несовершенства форм жизни, обернувшихся
нежизнеспособностью, на тупики эволюции, Тагор поднял фундаментальную проблему:
его картина творения мира имеет целью и совершенное единство любви, радости, блага
и красоты, и эволюция жизни описана как стремление и движение к совершенству;
однако в существовании случаются провалы и многообразные проявления зла. В
«Религии человека» на них указывают неудачи Духа Ж изни в экспериментировании —
даже до появления человека.

В «Садхане» проблеме зла посвящена отдельная лекция, где Тагор с самого начала
заявил: «Вопрос о том, почему зло присутствует в существовании, — тот же самый, что и
вопрос о том, почему есть несовершенство, или, другими словами, почему вообще есть

творение» [24, p. 47]. Безусловно, в творении должно присутствовать несовершенство,
однако объяснять следует скорее наличие в мире «закона и порядка, красоты и радости,

блага и любви» [24, p. 9]. Тагор предлагает отвечать на этот сложнейший вопрос с
телеологических позиций, и потому поднимает «настоящий вопрос, который мы должны
задать: “Является ли это несовершенство конечной истиной, является ли зло

абсолютным и окончательным» [24, p. 47]. Сам он отвечает на него отрицательно,
подчёркивая присутствие несовершенства в самом течении бытия и движении к
совершенству; там, где есть первое, наряду с добром и радостью присутствуют разные
формы зла — боль, страдания, смерть; однако они непостоянны — «зло всё время в
движении; и в его неисчислимой необъятности оно не преграждает течения нашей

жизни» [24, p. 49]. Там же в «Садхане» философ критикует нарисованную наукой картину
борьбы за существование, идущей в царстве жизни, и образ «кровожадной природы с

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

54



зубами и когтями» [24, p. 49]. Однако эти умозрительные картины не только искажают
действительную реальность, но и не позволяют увидеть проявлений добра в той же
самой жизни живых сознаний — взаимности, любви к детям, самопожертвовании и так

далее [24, p. 49–50]. Более того, бытие или существование злом не является, и в самой
природе сотворённого мира на уровне живой природы и особенно человека Тагор
усматривает постоянное стремление к добру и идеал блага, который в сущности связан с
истиной бытия и с Богом-Tворцом.

Между тем и вселенная, созданная до возникновения жизни, и природа —
неорганическая и органическая, с её многообразием живых существ, сотворены в
конечном итоге для человека. Появляясь в мире живых существ перед завершением
стадии физической эволюции, человек коренным образом изменяет её ход: «от
неопределённого хода физического расширения — к свободе более утончённого

совершенствования» [25, p. 2]. В творении, понимаемом как эволюция и даже как

эксперимент жизни [25, p. 11], благодаря человеку начинается прогресс внутренней
жизни, развитие и проявление духа. Потому-то весь сотворённый мир Тагор называет
Вселенной человека.

Явление человека открыло новую эру эволюции духа жизни и самого тварного мира,
поскольку оказалось событием вселенского масштаба. Человек, по мысли Тагора, — это
форма, которую дух жизни обрёл в человеческом облике и так завершил миссию жизни
[25, p. 22]. В эволюции человек утвердился в особом телесном облике, который обеспечил
его свободу от установленной власти природы над живыми существами [Tagore 2011:
38]; прямохождение, свободные руки и общая свобода движения, взгляда и действия, —

залог сознания себя в центре окружающего и свободы духовной [25, p. 39–40].
Метафизически человек является творением Бога, который даровал ему свободу —
физическую и духовную, свободу воли и действия. Отсылая к стихам Атхарваведы
(Х.2.12–14, 7.17), где говорится об источнике качеств и способностей человека
(пуруши), Тагор называет высшую Личность (Брахмана) и источником всего

человеческого [25, p. 37]. Вместе со свободой к божественным дарам человеку относятся
божественное начало внутри него — проявление и воплощение Вечного Человека, то

есть Творца, в каждом [25, p. 4, 57, 89, 114], разум, вошедший во вселенную именно вместе

с человеком [25, p. 24–25], а также особое качество избытка (the surplus, бенг. ‘atirikta’
(«избыточное», или «добавочное» в человеке)», отличающее его от всех иных живых

существ, поскольку в нём проявлена «истина человека в сердце вечности» [25, p. 36, 37–

41] — его духовная, религиозная, творческая суть, суть создателя культуры и

цивилизации [25, p. 114, 116]. Однако главным после свободы даром, лучше всего
подтверждающим подобие человека Богу, является дар творчества — способности к
созиданию, которая во всей Вселенной до этого существовала только у Бога.

В «Религии человека» Тагор говорит о человеке как творении, «оставшемся
незавершённым своим Создателем», который наделил его самыми важными дарами и
способностями, необходимыми в дальнейшей самостоятельной эволюции и свободном
развитии человека, чтобы далее он шёл к совершенству, устремляясь в будущее и в

бесконечность, раскрывая родство своего духа с Богом [25, p. 40–41].

Для разъяснения сути произошедшего при сотворении человека Тагор опирается на
библейские образы книги Бытия: его появление в животном мире уподобляет утрате рая,
в котором жизнь как таковая была целью, и живые создания получали всё по милости

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

55



Творца. Мыслителю этот рай не нравится, поскольку все живут в нём как просители,
завидующие друг другу: «в этом раю просителей не хватает мира; я уверен, что
просящие благосклонности судьбы живут в постоянной готовности, изобретая и умножая

вооружения» [25, p. 30], — этот «рай на деле — не что иное, как пресловутая борьба за
существование». Дух жизни обрёл свободу ценой союза с человеческим разумом, и этот
союз Тагор сравнил с вкушением плода с Древа познания: подобно Еве, «материнский

дух жизни» уступил искусителю и вступил в союз с незнакомцем — разумом [25, p. 24].
Дух жизни удалился на дальний план, и далее главную роль «в драме эволюции стал

играть дух человека-носителя разума» [25, p. 29]. Это он освободился от животной
зависимости — перестал просить, взял себе права творца и сам начал отдавать: «Его
Бог, чьей помощи он привычно просил, сам теперь стоит у его двери и просит подаяния.
Как животное, он до сих пор зависит от природы; как человек он — суверен, который

строит свой собственный мир и правит им» [25, p. 31]. Но поскольку жизнь человека есть
постоянное взаимодействие с миром и с Богом, она выражается в труде и
сотрудничестве; он «должен существовать для Человека Великого (Бога. — Т. С.) и
должен выразить его в незаинтересованном труде, в науке, философии, в литературе и

искусстве, в служении и поклонении» [25, p. 5]. И право творить превращается в
обязанность творчества — по отношению к миру и к Творцу, который и сам во вселенной

— «Всемирный Труженик» (viswakarma), который ждёт от человека творчества [25, p. 55].

Творчество — выражение истинной (божественной) природы человека и его истинной
жизни в каждой личности. Этой универсальной категорией Тагор описывает содержание
бытия человека, по природе своей являющегося творцом, — не просто создателем, но
изобретателем нового благодаря уму, воображению и эмоциям. Эти качества побуждают
осмысливать окружающий мир, мыслить и действовать, выражая себя и высшее начало.
Благодаря творческой природе человек не может и не должен обращаться к прошлому,
но устремляется в будущее, сначала создавая мечту, затем воплощая её: «…Из всех
созданий человек живёт в бесконечном будущем. Наше настоящее — только часть его.
Идеи нерождённого, невоплощённого, духовного уязвляют нашего воображение и с
таким упорством, что отказываются для нашего ума более реальными, чем вещи вокруг
нас. Атмосфера будущего должна всегда окружать наше настоящее, чтобы побуждать к

плодотворной жизни и убеждать в бессмертии» [25, p. 107].

Тагор говорит: «Наше творчество — это видоизменённые отношения со всем

окружающим миром» [25, p. 119], и подробно раскрывает присутствие творчества во всех
формах деятельности и всех сферах жизни, начиная с самосозидания — развития
«образа себя истинного», соотнесённого с универсальным Я и выражение его для мира

в действиях, творчестве и любви [25, p. 13], продолжая религией [25, p. 93–94],

цивилизацией (в совместном творчестве с другими людьми) [25, p. 35–36, 42, 113], культурой

и искусством [25, p. 123–125]. При этом без самосозидания, итогом которого стало

обретение истинной личности, живущей «в гармонии с великой музыкой Человека» [25, p.

109], вряд ли возможны иные виды творчества, так как именно творческая личность
исполняет высшее предназначение человека — быть сотрудником Бога, то есть его со-

творцом. В «Религии человека» оно описано метафорой «создатель музыки» [25, p. 109,

112]. О  творчестве человека в мире Тагор размышлял подробно и интенсивно, и эта тема
заслуживает специального рассмотрения.

Размышлениями о Творце, творении мира и творчестве Рабиндранат Тагор сформировал

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

56



оригинальное представление о бытии мира и человека, которое, с одной стороны,
основывается на переосмыслении индийского духовного наследия, с другой же вобрало
в себя влияние монотеистических религий, прежде всего христианства. В религиозной
онтологии Тагора присутствуют три условных уровня бытия: бытие Бога как деятельной
Личности, творящей мир, динамическое бытие сотворённого мира, включающего
вселенную, мир природы и мир живых созданий, и бытие человека как свободной
деятельной личности — носителя творческого начала, и в этом качестве участника
творчества и сотрудника Всемирного Труженика — Бога. Появившаяся в поздний период
творчества Тагора концепция Духа Ж изни описывает в его философии эволюцию живых
созданий как динамический творческий процесс, в который они включаются в качестве
действующего фактора и так участвуют в творении мира. С появлением человека с его
дарами свободы, разума и творчества от Бога открывается новый этап эволюции бытия
— сотворение духовного мира и развитие духа, его выражение в разнообразных
творческих формах — от самосозидания личности человека до высших творческих форм
культуры. Как поэту и художнику, обратившемуся к метафизическим проблемам, Тагору
удалось показать творческую природу бытия как такового на всех уровнях, в конечном
итоге происходящего из божественного творчества. Именно идеи творчества как
общения Творца с миром и взаимодействия человека с Богом и миром могут быть
приняты за одно из оснований универсальности поэзии Тагора, понятной и мировой
аудитории, прежде всего представителям монотеистических религий, и одновременно эти
идеи благодаря Тагору вышли на первый план в индийской традиции, и таким образом
объективно утвердили её общечеловеческий смысл. Помимо этого Тагор, акцентируя в
поэзии творческую природу бытия человека, отвечает на высшие духовные потребности
и запросы аудитории ХХ в., т. к. указывает на творчество и со-творчество с Богом как
метафизический смысл земного бытия людей, на смысл, который в реальности часто
оказывается попран проявлениями зла или замещён утилитарными соображениями.

Библиография

1. Кампхен М. Увлечённый Тагором // Рабиндранат Тагор. Юбилейный сборник. Нью-
Дели: Отдел публичной дипломатии МИД, 2011. С. 11-17. 
2. Sen A. Argumentative Indian. Writing on Culture, History and Identity. London: Penguin
Books, 2005. 
3. Литман А. Д. Современная индийская философия. Москва: Мысль, 1985. 
4. Бродов В. В. Индийская философия Нового времени. Москва: Изд-во МГУ, 1967. 
5. Швейцер А. Мировоззрение индийских мыслителей. Мистика и этика. Москва: Алетейя,
2002. 
6. Chaudhury P. Tagore and the Problem of God. Shantiniketan: [Basu], [1951]. 12 p. 
7. Naravane V. S. Modern Indian Thought. New York: Asia, 1964. 
8. Bhattacharya K. Creative Spirituality: Entering the World of Tagore's Jivan Devata //
Literature Compass. 2015. Vol. 12, No. 5. P. 173-183. DOI: 10.1111/lic3.12228. 
9. Manjula R. Tagore's Philosophy of Religion. International Journal of English Language,
Literature in Humanities. 2018. Vol. 6, No. 1. P. 92-101. 
10. Sen Gupta K. The Philosophy of Rabindranath Tagore. Hampshire: Ashgate, 2005. 
11. Dasgupta S. Awakening: The Story of the Bengal Renaissance. Noida: Random House
India, 2011. 
12. Bhushan N., Garfield J. L. Minds W ithout Fear. Philosophy in the Indian Renaissance.
New York: Oxford University Press, 2017. 
13. Костюченко В. С. Классическая веданта и неоведантизм. Москва: Мысль, 1983. 
14. Тагор Р. Собрание сочинений в 12 тт. / Пер. с бенг. и англ. Москва: Художественная
литература, 1961–1965. 

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

57



15. Tagore R. Glimpses of Bengal. Selected from the Letters of Sir Rabindranath Tagore.
London: Macmillan, 1921. 
16. Religion and Rabindranath Tagore. Selected Discourses, Addresses, and Letters in
Translation. Translated from the Original Bengali with an Introduction by Amiya P. Sen. New
Delhi: Oxford University Press, 2014. 
17. Скороходова Т. Г. Проблема Другого в философии Рабиндраната Тагора:
квинтэссенция Бенгальского Возрождения // Петербургское Востоковедение. Юбилейный
выпуск. Санкт-Петербург: Петербургское Востоковедение, 2022. С. 229-242. DOI:
10.34887/PV.2022.85.62.016. 
18. Скороходова Т. Г. Философия Раммохана Рая. Опыт реконструкции. Санкт-Петербург:
Петербургское Востоковедение, 2018. EDN: RUFTPA. 
19. Лысенко В. Г. Бог // Индийская философия: Энциклопедия / Отв. ред. М. Т.
Степанянц. Институт философии РАН. Москва: Восточная литература; Академический
проект, Гаудеамус, 2009. С. 147-151. 
20. Упанишады. / Пер. с санскрита и комментарии А. Я. Сыркина. В 3-х тт. Москва:
Ладомир, 1992. 
21. Roy R. Rammohun. The English Works / Ed. by J. C. Ghose. In 4 vols. New Delhi:
Cosmo, 1982. 
22. Tagore D. The Autobiography. Transl. from Original Bengali by Satyendranath Tagore
and Indira Devi. Calcutta: S. C. Lahiri & Co., 1909. 
23. Hatcher B. A. Bourgeois Hinduism, or the Faith of the Modern Vedantists. New York:
Oxford University Press, 2008. 
24. Tagore R. Sadhana. The Realisation of Life. London: Macmillan, 1914. 
25. Tagore R. Religion of Man. New Delhi: Rupa, 2011. 
26. Чистяков Г. П. Путь, что ведёт нас к Богу / Сост. Н. Ф. Измайлова и Т. А. Прохорова.
Москва: Центр книги ВГБИЛ им. М. И. Рудомино, 2010. 
27. Dasgupta S. The Bengal Renaissance: Identity and Creativity from Rammohun Roy to
Rabindranath Tagore. Delhi: Permanent Black, 2012. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования — религиозно-философская онтология Рабиндраната Т агора, в
частности его концепция Бога как Творца и понимание творения мира и человека.

Методологическая основа исследования — герменевтический анализ текстов Т агора в
единстве его поэтических и философских работ — представляется адекватной и
продуктивной. Привлечение широкого корпуса источников, включая лекции «Садхана» и
«Религия человека», поэзию «Гитанджали», а также материалы эпистолярного
наследия, позволяет выстроить многомерную и убедительную аргументацию. Особенно
ценно рассмотрение философии Т агора в контексте Бенгальского Возрождения и
реформаторского движения Брахмо Самадж, что позволяет проследить генезис его
идей.

Актуальность темы обусловлена необходимостью переосмысления наследия Т агора в
контексте современных межкультурных и межрелигиозных диалогов, а также растущим

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

58

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/advanced/frontend/web/site/reviewers


интересом к его философии как синтезу восточных и западных духовных традиций.

Научная новизна заключается в детальной реконструкции онтологических взглядов
Т агора, которые ранее игнорировались или упрощались в советской и зарубежной
науке. Автор акцентирует тему Бога-Т ворца и творения как центральную для понимания
универсальности Тагора.

Стиль изложения отличается академической основательностью, но в некоторых местах
страдает избыточной сложностью. 

Несмотря на отмеченные недостатки, научная ценность статьи неоспорима. Автор не
только вводит в научный оборот важные аспекты философии Т агора, но и предлагает
оригинальную интерпретацию его творчества, связывая онтологические представления
с проблемой культурной универсальности. Особенно значимым представляется вывод о
том, что именно идея творчества как диалога человека с Богом делает философию
Тагора доступной и значимой для представителей разных культурных традиций.

Библиография репрезентативна, включает классические и современные источники на
русском и английском языках, что демонстрирует основательный подход к
исследованию.
Апелляция к оппонентам прослеживается в полемике с советскими исследователями,
игнорировавшими религиозные аспекты философии Т агора, а также с зарубежными
авторами, ограничивавшимися общими описаниями его взглядов.
Выводы подчёркивают, что универсальность Т агора коренится в его идее творчества как
диалога человека с Богом, что делает его философию доступной и значимой для
представителей разных культур. Статья будет интересна специалистам по индийской
философии, компаративистике и всем, кто изучает взаимодействие традиций в
глобальном контексте.
Статья представляет собой серьезное и новаторское исследование, вносящее
значительный вклад в изучение наследия Рабиндраната Т агора. После незначительной
доработки, касающейся в основном структуры и стиля изложения, работа может быть
рекомендована к публикации в научном журнале соответствующего профиля. Она будет
интересна не только специалистам по индийской философии, но и более широкому кругу
исследователей, занимающихся проблемами межкультурного диалога и компаративной
философии. 

10.25136/2409-8728.2025.10.76363 Философская мысль, 2025 - 10

59


	Творец, творение мира и творчество в философской мысли Рабиндраната Тагора

