
Чимитова Ирина Зоригтоевна

кандидат социологических наук 

доцент; кафедра "Кадастры и право"; Федеральное государственное бюджетное образовательное
учреждение высшего образования "Бурятская государственная сельскохозяйственная академия им.

В.Р. Филиппова" 

670024, Россия, республика Бурятия, г. Улан-Удэ, ул. Пушкина, 8 

rindaol@mail.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Чимитова И.З. Образование Бурятии как социокультурный механизм формирования и укрепления
межэтнической толерантности // Философская мысль. 2025. № 10. DOI: 10.25136/2409-8728.2025.10.75923 EDN:
KJZAHR URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=75923

Образование Бурятии как социокультурный механизм
формирования и укрепления межэтнической
толерантности

Статья из рубрики "Социальная философия"

DOI:

10.25136/2409-8728.2025.10.75923

EDN:

KJZAHR

Дата направления статьи в редакцию:

17-09-2025

Аннотация: Объект исследования – процесс возникновения и развития воспитательной
составляющей образования, в том числе гуманистической направленности его
содержания, на территории Бурятии на разных этапах его истории. Предметом
исследования выступает деятельность системы образования по воспитанию толерантной
личности в контексте формирования и укрепления межэтнической толерантности в этом
регионе. Обращено внимание на такие особенности Бурятии, как традиционность
позитивных межэтнических отношений и широкая распространенность школ, смешанных
по этническому составу учащихся и по языку обучения. Цель данной работы состоит в
выявлении роли и значения образования Бурятии в воспитании толерантной личности, а
также в определении вклада школы в создание и поддержание атмосферы позитивных
межэтнических отношений в регионе. При написании статьи применялся диалектический
метод, а также структурно-функциональный, исторический, анализа и синтеза, индукции
и дедукции и другие общенаучные методы. Научная новизна заключается, во-первых, в

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

147

https://e-notabene.ru/fr/rubric_518.html


том, что прежде эволюция системы образования Бурятии как социокультурного
механизма формирования и укрепления межэтнической толерантности не была объектом
специального исследования. Во-вторых, прослеживается как влияние реального
состояния межэтнического взаимодействия в данном регионе на школу, так и обратное
воздействие образовательного процесса на духовно-нравственный климат жизни
регионального сообщества. В-третьих, показано устойчивое возрастание, особенно в
последние столетия, роли воспитательной составляющей образования, в том числе и
целенаправленного воспитания толерантной личности. Отмечается, что принципы
интернационального воспитания советского периода совпадают со сложившимися
практиками межэтнического сотрудничества, в том числе значительного числа
смешанных браков. Все это обусловило успешную реализацию принципов
поликультурного образования и воспитания в настоящее время. Основными выводами
проведенного исследования являются следующие: образование Бурятии как часть
культуры, обеспечивающая культурную трансмиссию, внесло существенный вклад в
воспитание толерантной личности, способствовало формированию и развитию
отношений сотрудничества, дружбы и доверия и между народами. Постепенно эти
процессы приобрели целенаправленный характер, в особенности, в советский и
постсоветский периоды. В настоящее время система образования в полной мере
функционирует как социокультурный механизм формирования и укрепления
межэтнической толерантности.

Ключевые слова:

образование, воспитание, культура, социокультурный механизм, этнос, межэтническая
то л е р а н тн о с ть , толерантная личность, Б у р я т и я , поликультурный регион,
мультикультурное образование

Введение. К числу важнейших социокультурных феноменов, на базе научно
обоснованных методов, методик и средств обеспечивающих усвоение подрастающим
поколением комплекса знаний, умений, норм, стандартов, моделей поведения и т. д.,
выработанных и накопленных человечеством, и прежде всего системы ценностей,
ориентиров, убеждений, способствующих его адаптации к условиям окружающей среды,
успешной социализации, относится образование. Этот феномен, представляющий собой
процесс освоения обучающими богатства, созданного предшествующими поколениями, в
том числе освоение опыта взаимодействия с разными людьми, включая представителей
другой культуры и иного этнического происхождениях, есть неотъемлемая часть
культуры. В процессе освоения культуры, продолжающегося всю жизнь, человек
становится личностью. Но наиболее интенсивно эта деятельность осуществляется в
процессе получения им образования.

Однако наличие образования еще не гарантирует достижения индивидом оптимального
личностного развития, в том числе должного уровня его духовной культуры, наиболее
отвечающие удовлетворению потребностей общества и учитывающие интересы человека.
Поэтому процесс образовательный процесс должен быть одновременно и приобщением к
обучающихся к миру культуры.

Культура человечества является основой и сутью, а культура индивида и общества –
результатом процесса образования, сочетающего познание мира и воспитание личности.

Раскрывая сущность воспитания, многие специалисты указывают на адаптацию,

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

148



передачу воспитуемым желаемых норм и стандартов сознания и поведения, на
творческий характер этого процесса, значение личности педагога и т. д. Некоторые,
например, И. В. Бестужев-Лада, отмечают также необходимость эффективного
поощрения должного поведения учащихся, важность неотвратимости наказания за
нарушение, подчеркивают роль атмосферы уважения и добропорядочности,

нетерпимости к антиобщественным явлениям [1, с. 98].

Однако нередко упускается из виду, что образование есть деятельность и педагога, и
ученика по осмыслению содержания культуры, многообразия ее форм, способов ее
освоения. Это культуросозидающая деятельность, создание образца отношения к
окружающему миру, людям и т.д., на который ученик должен ориентироваться и который
ему предстоит совершенствовать в течение всего периода собственной жизни.

К подобным поведенческим образцам относится позитивное восприятие Других, включая
этнических Других, умение конструктивно общаться с ними, т. е. проявление
межэтнической толерантности. Не случайно в ряде международных документов, прежде
всего, в «Декларации принципов толерантности», во многих научных публикациях
обосновывается и подчеркивается роль образования в формировании и укреплении
толерантности. У мение быть толерантным формируются в процессе культуросозидающей
деятельности системы образования.

Предметом исследования выступает деятельность системы образования Бурятии по
формированию и укреплению межэтнической толерантности. У читываются такие черты
специфики региона, как многовековой опыт позитивного межэтнического
взаимодействия и практика организации ученых заведений, смешанных по этническому
составу учащихся, а также по языку обучения.

Методы исследования. В процессе проведения исследования использовался применялся
диалектический метод, применялись также структурно-функциональный, исторический,
анализа и синтеза, индукции и дедукции и другие общенаучные методы.

Основная часть. Рассмотрим деятельность системы образования Бурятии как
социокультурного механизма формирования и укрепления межэтнической толерантности.

Первые учреждения образования на территории Восточной Сибири возникли в первой
половине ХVIII в. Среди них следует выделить открытую в 1725 г. школу монгольского
языка при Иркутском Вознесенском монастыре, где обучались дети представителей всех
сословий из разных мест региона, а также школу при первом дацане, открытом в 1741 г.
Как и последующие буддийские храмы Бурятии, этот дацан был школьного, а не
отшельнического типа, что и определило его направленность преимущественно на
обучение и воспитание подрастающего поколения.

К сожалению, идеология воинствующего атеизма советского периода обусловила
далекую от объективности трактовку буддийского образования на территории Бурятии, в
соответствии с которой его просветительская и воспитательная составляющие
оставались в тени, а на первый план выходило порицание буддийской религии и «ее
отрицательного влияния, направленного на воспитание общественной пассивности
трудящихся масс, на консервацию темноты и всего косного и отсталого в быту

бурятского народа» [2, с. 285]. При этом в указанный период акцент делался на
интерпретации буддизма как религии, а понимание его как философии еще устоялось.

С конца ХVIII столетия образование региона приобретало все более массовый характер.
Его развитие, как выявили ученые, отвечало познавательным потребностям населения,

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

149



но, в силу неразвитости и региона, и его учебных заведений, не могло удовлетворить
жителей, хотя очень многие были крайне заинтересованы в просвещении и готовы

активно участвовать в создании условий для этого [3, с. 311-315].

Образовательный процесс осуществлялся в разных типах учебных заведений, разными
субъектами (светскими и религиозными властями, учительством, миссионерами, степными
думами, частными лицами и пр.) и был ориентирован на обучающихся русского и
бурятского происхождения, составлявших большинство населения.

Наряду с негативными последствиями для культур аборигенных народов восточных
окраин Российской империи христианизация Бурятии, принимавшая порой
принудительный характер, привела и к позитивным переменам, в том числе к тому, что
их подрастающие поколения могли осваивать русскую грамоту, читать на родном языке

литературу, в том числе христианскую, а некоторые – учиться в духовных училищах [4, с.

187, 189].

В содержание и религиозного, и светского образования входили основы православного
и буддийского вероучений, а тем самым культурные универсалии, ценности, нормы,
правила и т. п., в значительной степени присущие всем религиям и выступающие
составляющей механизма воспитания толерантной личности. У чащиеся и светских, и
религиозных школ знакомились с категориями ненасилия, прощения, добра, миролюбия,
сострадания, милосердия и т. д., составляющими ядро толерантности.

Н. К. Елаев, отмечая облагораживающую роль этики православия и буддизма, присущую
им простоту и общедоступность, а также их определяющее значение для духовной жизни
в регионе, пишет, что «они учили миру, братству, милосердию, равенству. Например,
заповедь «Не убий», как у христиан, так и у буддистов, … учила любить жизнь во всех ее

проявлениях, гуманно относиться не только к людям, но и к животным и растениям» [5, с.

18].

Помимо содержания образования на установление отношений взаимного принятия среди
детей и подростков разного этнического происхождения положительно воздействовала
организация их совместного обучения, что было естественным в местах смешанного
проживания бурят, эвенков и русских. Так, первые бурятские школы «изначально
создавались как смешанные по национальному составу учащихся, а также по языку
обучения», и таковыми были, например, Онинская бурятская школа, Троицкосавская

войсковая русско-монгольская школа и др. [5, с. 80].

Тем самым уже на начальном этапе развития региональной системы образования оно в
определенной степени влияло на формирование и укрепление межэтнической
толерантности в Бурятии.

Как известно, толерантность, в том числе межэтническая, проявляется довольно
многообразно. На протяжении нескольких веков тесного взаимодействия населяющих
Бурятию народов здесь возобладала такая ее форма взаимоотношений их
представителей, как выражение «открытости в отношении других, любопытство, … даже

уважение, желание прислушиваться и учиться» [6, с. 25-26].

Такие отношения, зародившись в ХVII в., со временем становились все более
привычными, типичными, и не случайно характер межэтнического взаимодействия в
регионе уже во II половине ХIХ в. именуется в трудах историков, как «дружба и

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

150



сотрудничество» [4, с. 252].

Тесное общение, совместное решение встающих перед жителями сурового,
малонаселенного и слабо освоенного края задач, необходимость заимствовать опыт друг
друга, помогать, поддерживать, доверять друг другу взаимно обогащали контактирующие
этносы, обусловливали появление, помимо уже имеющихся в их психике и образе жизни
культурных универсалий, новые, уже сходные черты. «Ж ивя вместе, представители

разных народов все больше становятся похожими друг на друга» [7, с. 128], и с этим
утверждением можно согласиться.

Полвека назад С. Н. Артановский высказал мнение относительно места в структуре
культуры ее уникальных элементов: они составляют «незначительные вкрапления в

общем массиве культуры» [8, с. 8]. Полагаем, что место таких компонентов в культуре
зависит от множества условий: от этапа развития народа и страны; оно разное в зонах
тесного контакта этносов и в ситуации отсутствия таковых; это место зависит от
межконфессионального взаимодействия, и от структуры конкретной культуры и т. д.
Поэтому и массив уникального в разных культурах различен.

Что касается обсуждаемого региона, то, несмотря на расовые, конфессиональные и
другие различия, между народами столетия имеет место доверие, дружба и братство,
основанное на общей истории и судьбе.

По мере совершенствования образовательной деятельности в стране, на ее сибирских
окраинах, в том числе в Бурятии все более заметной становилась ее воспитательная
составляющая. Так, в начале прошлого века в забайкальских школах активно
практиковались познавательные экскурсии, проводились беседы с учащимися,
обсуждение текущих событий, использовался такой метод воспитания, как личный
пример учителя, т. е. применялось все то, что помогало воспитанию в детях доброты,

отзывчивости, сопереживания и т. д. [9, с. 220, 221, 223].

Во времена СССР образование стало массовым, отдельные его ступени, начиная с
начальной и вплоть до восьмилетней школы включительно, стали обязательными для
всего подрастающего поколения, повсеместно были открыты и успешно работали
учреждения профессионального образования.

Наряду с другими социокультурными институтами той эпохи школа осуществляла
коммунистическое воспитание, составной частью которого было интернациональное
воспитание, которое было нацелено не только на формирование классовой солидарности
советских людей с трудящимися разных стран, но и развивало познавательную
активность, позитивное восприятие равноправия и дружбы с представителями иных
культур, чувства солидарности с населением нуждающихся в помощи стран,
ответственности за малочисленные народы, их культуры и т. д.

Формы интернационального воспитания были многообразными: «клубы
интернациональной дружбы (КИДы), дни породненных городов, месячники дружбы,
экспедиции, походы, туризм, переписка, совместный труд детей и молодежи разных

национальностей и т. п.» [10, с. 120].

В постсоветский период и принцип интернационализма, и интернациональное воспитание
советского времени оцениваются неоднозначно.

Признавая негативные последствия сталинского правления, А. Д. Карнышев и М. А.
Винокуров называют Россию советской поры в целом и Сибирь, в частности,

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

151



«авторитетным отечеством для эффективного взаимодействия различных народов»,
основанным на «их равноправии, взаимопонимании и толерантности». Авторы
констатируют сохранение общих принципов единства и дружбы народов, а также заботу

власти о развитии национальных окраин [11, с. 152].

Наряду с такими положениями встречается и точка зрения, что дружба народов была

идеологемой и концептом советского официоза [12, с. 198]. Думается, что, помимо
функционирования идеологических структур, включая соответствующую идеологему, в
обсуждаемый период интернационализм был реалией в большинстве регионов страны,
особенно в тех, где, как в Бурятии, сложились многовековые традиции межэтнической
толерантности. Бурятская АССР и У сть-Ордынский и Агинский Бурятские автономные
округа относились к большинству территорий Союза ССР, где интернационализм не был
лишь исходящим от власти лозунгом. Напротив, он «был реальностью … отражавшей
существо взаимоотношений этносов на протяжении веков, выступая и продолжением
давней традиции … региона, и тех отношений между народами, модель которых

внедрялась в бытие и сознание населения официальной властью …» [13, с. 84-85].

Одной из характерных черт взаимодействия большинства, в особенности наиболее
многочисленных этнических общностей региона, бурят и русских, было довольно
заметное число межэтнических семей. В 1970 и 1979 гг. таковых было соответственно
8 % и 8,9% от общего количества семей Бурятской АССР. Смешанные семьи
воспринимались как обычное и привычное явление, часть образа жизни населения и
поэтому оценивались положительно. Именно такое отношение, по свидетельству В. И.
Затеева, выразили три четверти респондентов в начале 1970-х гг., «оценивая их как
живое проявление тесного общения, дружбы и взаимного уважения советских людей

различных национальностей» [14, с. 150].

Ряд исследователей признает особый вклад эпохи СССР в стабильность межэтнической
ситуации в Республике Бурятия. Так, Э. Д. Дагбаев правомерно подчеркивает
значимость осуществленных в советский период преобразований для достижения
сбалансированности в развитии крупнейших этносов региона и укрепления
добрососедства между ними. Об этом времени, пишет он, в исторической памяти народов
сохранились «примеры взаимопомощи и взаимовыручки, она не омрачена событиями

межнациональных распрей и конфликтов…» [15, с. 22].

Прочные традиции толерантности, добрососедства и дружбы людей и народов стали
одним из важнейших ресурсов сохранения стабильности межэтнических отношений во
многих субъектах РФ, в том числе в Бурятии, в перестроечные и последующие годы.

Благодаря этому, а также накопленному опыту региональной системе образования
удалось успешно адаптироваться к работе в новых условиях, правильно оценить
значимость воспитательной составляющей процесса обучения, реализовать принципы
поликультурного образования и воспитания, благодаря которым современная школа
выступает важным фактором формирования и укрепления межэтнической толерантности.

Федеральный Закон «Об образовании» и другие нормативные акты предписывают, в
частности, такую задачу российской системы образования, как содействие
взаимопониманию между представителями разных народов и культур, их сотрудничеству.

Ее реализации способствует введение в учебные планы общеобразовательных школ
таких предметов, как «Основы религиозных культур и светской этики» (ОРКСЭ) и

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

152



«Основы духовно-нравственной культуры народов России» (ОДНКНР).

Правда, в процессе их преподавания выявились некоторые недочеты. Так, Е. А. Ямбург
справедливо подчеркивая, что «государственная школа должна оставаться светской»,
отмечает, что при изучении ОРКСЭ в 4-х классах, когда одни дети идут на ислам, другие
– на православие и т. д., требуется проведение дополнительных периодических
совместных собраний всех изучающих ОРКСЭ, чтобы представители одних конфессий
узнали о позитивных положениях других вероучений, что имеет целью профилактику

интолерантности [16, с. 121].

Путь выхода из этой ситуации видится в дальнейшем совершенствовании историко-
обществоведческого образования в школе. Одно из предложений работы в этом
направлении принадлежит Р. В. Пазину, который предлагает изучать ОДНКНР в 5-7

классах, разумеется, на доступном для этого возраста уровне [17, с. 4].

Специалисты заостряют внимание на ряде особенностей концепции развития
поликультурного образования в Российской Федерации: удовлетворении
общегосударственных, национально-региональных и этнокультурных потребностей
многонационального народа России, учет как новейших тенденций развития
отечественного и зарубежного образования, так и условий развития образования в

нашей стране и др. [18, с. 72].

Сущность поликультурности в образовании рассматривается, в частности, как

«совокупность познавательных средств и знаний о своей и чужой культуре» [19, с. 76].
Полагаем, что нацеленность преподавания лишь на приобретение знаний может
привести к недооценке воспитания творческой личности, стремящейся к постижению
глубинных смыслов культуры человечества, приобщению к миру культуры. Правда,
цитированный автор в числе целей поликультурного образования правомерно указывает
на воспитание такого человека, в сознании которого происходит «внутренний диалог

образов разных культур» [19, с. 76].

Формирующаяся в процессе поликультурного образования личность, по нашему мнению,
должна быть адаптирована «не только к ценностям своего этноса и своей страны, но и
ко всему полиэтническому … миру», иметь «представление о равноправии и

равноценности всех этнических групп», о глубинном единстве этнических культур [20, с.

109].

На более конкретных условия реализации принципа поликультурности в учебном
процессе, включая содержание образования, отражение соответствующих аспектов в

учебных планах, справедливо обращают внимание Г. В. Осипов и Х. В. Дзуцев [21, с. 96].

Поликультурное образование стало адекватным ответом на такие вызовы нашего
времени, как глобализация, активизация миграционной активности, возрастание
полиэтничности и поликультурности общества, запрос на воспитание человека,
способного, гармонично общаясь с разными людьми, благополучно жить и развиваться в
такой среде.

Обобщая накопленный общеобразовательными школами Бурятии опыт поликультурного
образования и воспитания, Н. К. Елаев выделяет такие взаимосвязанные, дополняющие
друг друга и объединенные общей целью направления, как «воспитание подрастающего
поколения с высоким национальным самосознанием, широким поликультурным
кругозором, навыками межнационального общения и стремлением к укреплению дружбы

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

153



между народами…». Достижение этой цели он усматривает на путях развития
национальной школы, школы диалога двух и более культур местных этносов, а также

посредством приобщения обучающихся к общечеловеческим ценностям [10, с. 121-124].

Выводы и научная новизна. В настоящей статье развитие системы образования
Бурятии впервые исследуется как социокультурный механизм формирования и
укрепления межэтнической толерантности. Будучи важнейшей частью культуры региона,
образование в течение нескольких веков воспитывало толерантную личность, вносило
заметный вклад в формирование и укрепление добрососедских отношений, доверия,
дружбы между народами. По мере прогресса системы образования воспитание
межэтнической толерантности стало одной из целей работы школы, что усилило ее
влияние на позитивный характер межэтнических отношений. В последнее столетие
образование региона выступает одним из основных факторов дальнейшего
формирования и укрепления межэтнической толерантности.

Библиография

1. Бестужев-Лада И. В. К школе ХХI века: Размышления социолога. М.: Педагогика,
1988. 256 с. 
2. Очерки истории культуры Бурятии: в двух т. Т. I. Улан-Удэ: Бурятское книжное изд-во,
1972. 491 с. 
3. Андреев В. И. История бурятской школы (1804–1962 гг.) / отв. ред. А. А.
Константинов. Улан-Удэ: Бурятское книжное изд-во, 1964. 568 с. Текст:
непосредственный. 
4. История Бурятии. В 3 т. Т. II. ХVII – начало ХХ в. Улан-Удэ: Изд-во Бурятского
научного центра Сибирского отделения Российской академии наук, 2011. 624 с. Текст:
непосредственный. 
5. Елаев Н. К. Бурятская школа. История, проблемы и опыт национализации. Улан-Удэ:
Издательство Бурятского пединститута, 1994. 124 с. Текст: непосредственный. 
6. Уолцер М. О терпимости. Перевод с англ. яз. И. Мюрнберг. М.: Идея-Пресс, Дом
интеллектуальной книги, 2000. 160 с. EDN: TZNMAF 
7. Толерантность как фактор противодействия ксенофобии: управление рисками
ксенофобии в обществе риска / Под ред. Ю. П. Зинченко, А. В. Логинова. М.: Наука,
2011. 608 с. 
8. Артановский С. Н. Этническое своеобразие культуры // Философские и социально-
политические проблемы культур. Труды ЛГИК. Т. 28. Л., 1975. С. 3-17. 
9. Яцечко Л. А. Воспитание в начальных школах Забайкалья в начале ХХ в. //
Актуальные проблемы социально-гуманитарных наук: материалы региональной научной
конференции, посвященной 80-летию со дня рождения Б. Н. Баторова. Улан-Удэ: изд-во
ФГОУ ВПО "Бурятская ГСХА", 2005. С. 220-225. Текст: непосредственный. 
10. Елаев Н. К. Бурятия на путях к новой школе. Улан-Удэ: Изд-во Бурятского
госуниверситета, 2004. 180 с. Текст: непосредственный. 
11. Карнышев А. Д., Винокуров М. А. Человек и этнос на своей земле (экономика и
психология самобытности и сотрудничества народов Байкальской Сибири). Иркутск: Изд-
во БГУЭП, 2011. 348 с. EDN: QPVTRB 
12. Буряты в этнополитическом пространстве России: от империи до федерации / Б. В.
Базаров, М. Н. Балдано, О. В. Бураева, П. К. Варнавский, С. В. Кириченко, Л. В. Курас,
С. Ю. Лепехов, Б. З. Нанзатов, М. М. Содномпилова. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН,
2017. 320 с. EDN: YNXQIH 
13. Чимитова И. З. Межэтническое согласие в Республике Бурятия в советский период //
Вестник Бурятского государственного университета. Философия. 2021. Вып. 1. С. 82-89.

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

154



Текст: непосредственный. DOI: 10.18101/1994-0866-2021-1-82-89. EDN: YVTTRQ. 
14. Затеев В. И. Диалектика национальных процессов в СССР. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-
во, 1989. 160 с. Текст: непосредственный. 
15. Дагбаев Э. Д. Социокультурное развитие бурятского сообщества в начале XXI века //
Бурятская литература в условиях современного социокультурного контекста: Материалы
региональной науч. конф. (27-28 ноября 2006 г.) Часть I. Улан-Удэ: ГУП "ИД "Буряад
yнэн", 2006. С. 14-26. Текст: непосредственный. 
16. Ямбург Е. А. Правда земная и правда небесная // Народное образование. 2025. № 1.
С. 115-124. Текст: непосредственный. EDN: FNCPVK. 
17. Пазин Р. В. Реформа историко-обществоведческого образования в школе //
Преподавание истории в школе. 2024. № 5. С. 3-6. Текст: непосредственный. DOI:
10.51653/0132-0696_2024_5_3. EDN: OWDNQP. 
18. Павлова С. А. Реализация концепции развития поликультурного образования в вузе
// Вестник Бурятского государственного университета. Образование. Личность.
Общество. 2015. Вып. 4. С. 71-79. Текст: непосредственный. EDN: WFBTLB. 
19. Костикова Л. П. Поликультурные аспекты профессиональной подготовки будущего
педагога // Педагогика. 2018. № 3. С. 74-80. Текст: непосредственный. 
20. Чимитова И. З. Межэтническая толерантность и согласие в современном российском
обществе: региональный аспект. Улан-Удэ: БГСХА им. В. Р. Филиппова, 2021. 176 с.
Текст: непосредственный. EDN: ORROMS. 
21. Осипов Г. В., Дзуцев Х. В. Поликультурная образовательная модель как основа
формирования российской гражданской идентичности // Социологические исследования.
2014. № 11. С. 96-102. Текст: непосредственный. EDN: TCWETN. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Предметом исследования статьи выступает деятельность системы образования
Республики Бурятия, рассматриваемая в качестве социокультурного механизма,
направленного на формирование и укрепление межэтнической толерантности. Автор
последовательно раскрывает исторические, культурные и институциональные аспекты
этого процесса, опираясь на широкий круг источников и региональную специфику.

Актуальность работы не вызывает сомнений. В условиях роста полиэтничности и
поликультурности современного российского общества, а также активизации
миграционных процессов, проблема воспитания толерантности становится одной из
ключевых для образовательных систем. Исследование регионального опыта Бурятии,
обладающей многовековыми традициями позитивного межэтнического взаимодействия,
представляет значительный научный и практический интерес.

Методологическая основа исследования включает диалектический, структурно-
функциональный, исторический методы, а также методы анализа, синтеза, индукции и
дедукции. Т акой комплексный подход позволяет автору всесторонне проанализировать
эволюцию образовательной системы региона и ее роль в формировании толерантных
установок.

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

155

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/advanced/frontend/web/site/reviewers


Научная новизна, как справедливо заявляет автор, заключается в том, что впервые
развитие системы образования Бурятии целенаправленно исследуется именно как
социокультурный механизм формирования межэтнической толерантности. Сквозной
исторический анализ, охватывающий период с первой половины XVI I I  века до наших
дней, позволяет выявить преемственность и специфику этой роли в разные эпохи — от
дореволюционных смешанных школ и влияния буддийской и православной этики до
советской модели интернационального воспитания и современных практик
поликультурного образования.

Структура и содержание статьи полностью соответствуют заявленной проблеме. Логика
изложения выстроена хронологически, что облегчает восприятие описания длительного
исторического процесса. Автор демонстрирует глубокое знание предмета, умело
оперируя историческими фактами, ссылаясь на архивные данные и научные публикации.
Особого внимания заслуживают разделы, посвященные анализу роли религиозного
образования в воспитании универсальных ценностей, а также критическому осмыслению
советского опыта интернационального воспитания в контексте Бурятии.

Стиль статьи соответствует канонам научной публикации, отличается точностью
формулировок и академичностью. Вместе с тем, текст местами перегружен сложными
синтаксическими конструкциями, что несколько затрудняет чтение. Можно было бы
рекомендовать автору более активное использование прямого цитирования источников
для усиления доказательной базы, хотя в целом библиография является солидной и
репрезентативной (21 наименование), включая как классические, так и современные
работы.

К незначительным недостаткам можно отнести некоторую описательность в отдельных
разделах, где анализ мог бы быть более сконцентрированным на механизмах влияния
образования непосредственно на толерантность. Однако это не умаляет общей ценности
проведенного исследования.

Выводы статьи являются обоснованными и логически вытекают из содержания. Автор
убедительно показывает, что образование в Бурятии на протяжении столетий не только
адаптировалось к полиэтническому контексту, но и активно формировало атмосферу
доверия и добрососедства, а в современный период стало осознанно использовать
потенциал поликультурного образования для укрепления межэтнического согласия.

Статья представляет значительный интерес для исследователей в области педагогики,
истории образования, этнологии и социологии, а также для практиков, занимающихся
разработкой и реализацией образовательной политики в поликультурных регионах
Российской Федерации. 

10.25136/2409-8728.2025.10.75923 Философская мысль, 2025 - 10

156


	Образование Бурятии как социокультурный механизм формирования и укрепления межэтнической толерантности

