
Пожаров Алексей Игоревич

ORCID: 0000-0003-0341-9248 

кандидат культурологии 

доцент; кафедра звукорежиссуры и музыкального искусства; Автономная некоммерческая
организация высшего образования "Институт кино и телевидения (ГИТР)"

звукорежиссер; АНО "ТВ-НОВОСТИ" 

125284, Россия, г. Москва, шоссе Хорошевское, 32А 

soundman.alex@gmail.com

Человек и культура 
Правильная ссылка на статью:
Пожаров А.И. Влияние гностицизма катаров (альбигойцев) на формирование куртуазной культуры в Европе
через двор Алиеноры Аквитанской как опыт культурной гегемонии элитарной культуры // Человек и культура.
2025. № 4. DOI: 10.25136/2409-8744.2025.4.75174 EDN: ABBTMN URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=75174

Влияние гностицизма катаров (альбигойцев) на
формирование куртуазной культуры в Европе через двор
Алиеноры Аквитанской как опыт культурной гегемонии
элитарной культуры

Статья из рубрики "Историческая культурология и история культуры"

DOI:

10.25136/2409-8744.2025.4.75174

EDN:

ABBTMN

Дата направления статьи в редакцию:

11-07-2025

Дата публикации:

18-07-2025

Аннотация: Статья посвящена исследованию влияния гностических и дуалистических
идей катаров (альбигойцев) на становление куртуазной культуры в Европе XII века,
когда наблюдается активный рост городов, формирование новой придворной культуры и
усиление роли образованного дворянства как носителя светского кода. В этот период
усиливается культурная роль женщины, в южнофранцузских областях, где куртуазная
поэзия превращает даму в фигуру, определяющую символическую вертикаль ценностей.

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

32

https://e-notabene.ru/ca/rubric_185.html


Объектом анализа выступает культурная трансформация эзотерических религиозных
смыслов в светские формы поэтики, символики, придворного ритуала. Предметом
исследования является интерпретация куртуазной любви как формы сакрализованного
служения, близкой по своей структуре к гностической инициации. Автор рассматривает
такие аспекты темы, как антропология катаров, дуалистическое мировосприятие,
метафизика любви и поэтический дискурс трубадуров. Особое внимание уделяется
поэзии как символической системе, воспроизводящей структуру гностического мифа:
иерархии света и тьмы, избранничества, страдания и отказа от мира как пути
внутреннего восхождения. Куртуазная культура рассматривается как канал культурной
гегемонии, посредством которого эзотерическое знание закрепляется в элитарной
норме поведения и чувства, превращаясь в инструмент символической власти.
Методология исследования основана на междисциплинарном синтезе философского,
историко-религиоведческого, культурологического и литературоведческого анализа.
Герменевтика Ганса Йонаса реконструирует структуру гностического духа как
экзистенциального отказа, критика власти у М. Фуко анализирует куртуазную поэтику как
механизм нормализации. Используется инструментарий школы «Анналов» и семиотика
Ю. Лотмана, рассматривающая куртуазную поэзию как носитель глубинных смыслов.
Научная новизна исследования заключается в уточнённом анализе механизмов
культурной трансляции гностико-дуалистических представлений в куртуазную эстетику и
символику. Проанализирована структура куртуазной поэзии как формы сакральной
репрезентации: страдание, дистанция, избранничество и обрядовое служение в поэтике
трубадуров соотнесены с гностическим мифом об отчуждённой душе и её возвращении к
свету. Особое внимание уделено языку любви как ритуальному коду, встраивающему
духовную аскезу в придворную норму поведения. В работе прослеживается, как
куртуазная культура преобразует эзотерическое знание в устойчивую элитарную
дисциплину чувствования и символического порядка. Таким образом, исследование
демонстрирует, как эстетика становится каналом легитимации эзотерической
антропологии в светском контексте феодального общества.

Ключевые слова:

гностицизм, ка тары, куртуазная культура, Алиенора Аквитанская, г ноз ис , дуализм,
эстетизация сакрального, инициация, культурная гегемония, механизм власти

I. Введение.

Формирование куртуазной культуры в условиях духовной трансформации Европы XII
века представляет собой сложный и многослойный процесс, в котором религиозные идеи
оказывали значительное влияние на светские практики. Куртуазность, как система
ценностей и моделей поведения, не была изолированной эстетической игрой, но
впитывала в себя мировоззренческие импульсы своего времени, включая элементы
дуалистических и гностических традиций. Особенно выразительно это проявляется в
культурной атмосфере юга Франции — региона, где пересекались поэтические,
философские и религиозные токи высокой интенсивности.

На рубеже XI–XII веков Южная Франция становится ареной интенсивного культурного
обмена. Именно здесь возникает движение катаров (альбигойцев), чьё учение вобрало в
себя черты древнего гностицизма: дуализм духа и материи, отрицание творения как
благого акта, акцент на спасении через «гнозис» — особое, внутренне переживаемое
знание. По мысли Ганса Йонаса, гностицизм не ограничивается религиозным полем, но

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

33



представляет собой «экзистенциальную реакцию на отчуждение» [1, с. 50]. Гностик
отказывается от мира не по воле абстрактного принципа, а потому что переживает его
как место космического насилия. «Знание» в таком контексте не является рациональным

аргументом, оно — вспышка прозрения, которая «показывает мир как ложь» [1, с. 115].

Продолжая эту линию, Джонотан Кахана-Блум рассматривает гностицизм как форму

культурной критики, своего рода древнюю «антропологию отчуждённого субъекта» [2, с.

11]. Он подчёркивает: «Гностицизм — это мифологический язык отказа, аллегория отказа

быть включённым в порядок, который кажется ложным с самого основания» [2, с. 15]. В
этом смысле гностические идеи могут интерпретироваться как предельно радикальное
мышление границы — между духом и материей, мужчиной и женщиной, любовью и
властью, светом и тьмой.

Катарское движение не осталось замкнутым внутри теологической сферы. Его
представления, преломляясь в поэтическом и элитарном дискурсе, проникали в
структуры светской культуры. Одним из ключевых каналов такого проникновения стал
двор Алиеноры Аквитанской — женщины, сыгравшей выдающуюся роль в культурной
истории Западной Европы. Её покровительство трубадурам, её личная связь с
южнофранцузской аристократией и её собственная фигура как медиатора культуры
сделали Аквитанский двор пространством, где происходила трансляция идей не только

эстетических, но и мировоззренческих [3, с. 49–51]. В условиях соседства с Окситанией —
катарским регионом — этот двор можно рассматривать как «перевалочный пункт» между
эзотерическими течениями и формирующейся куртуазной нормой поведения.

Актуальность исследования обусловлена тем, что гностический дух, по терминологии
Йонаса, или гностический дискурс в фукоянской интерпретации, в настоящее время
функционирует как одна из организующих парадигм современной культуры. Как
показывает Дж. Кахана-Блум, гностический дискурс не исчез, но перешёл в латентные
формы, воспроизводящиеся в культурных и интеллектуальных практиках — от
литературных нарративов до политических теорий. Это влияние инкультурируется в
обществе через механизмы культурной гегемонии, закрепляясь прежде всего в
элитарной культуре, откуда затем распространяется на более широкие слои.

Таким образом, целью настоящего исследования становится выявление механизмов
влияния гностических идей катаров на становление куртуазной культуры, с акцентом на
роль двора Алиеноры Аквитанской как исторического прецедента культурной гегемонии
элитарного знания. Методология основывается на междисциплинарном подходе,
сочетающем исторический и философский анализ с культурологической и
литературоведческой интерпретацией.

II. Методология исследования

Настоящее исследование строится на междисциплинарной методологической основе,
объединяющей подходы культурологии, истории, религиоведения и литературоведения.
Такой синтез позволяет не только реконструировать историко-философские корни
гностических учений, но и осмыслить их культурную трансформацию в пространстве
куртуазной культуры как символической системы.

Настоящее исследование опирается на традицию анализа куртуазной культуры, развитую
в работах Ж . Ле Гоффа, Д. Ружемона, Э. Леруа-Ладюри и Э. Фёгелина, где культурные
формы Средневековья рассматриваются как результат сложного взаимодействия
политических, религиозных и символических сил [4–7].

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

34



С исторической точки зрения, работа опирается на идею наследственной
преемственности дуалистических и гностических движений, восходящих к религиозным
традициям Ближнего Востока — манихейству, маркионизму, сирийскому и египетскому
гностицизму. Эти направления были перенесены в византийскую и балканскую среду,
где обрели форму богомильства, распространившегося в Болгарии и Боснии.
Богомильство, в свою очередь, оказало решающее влияние на формирование катаров —
как в доктринальном, так и в организационном аспектах. Как подчёркивает А. Можейко,
«генетически учение катаров восходит к позднеантичному гностицизму и манихейству», а

также содержит «отголоски дуалистических учений павликан и богомилов» [8, с. 6].

В исследовании используются следующие группы источников:

· исторические хроники и документы XII–XIII веков, фиксирующие как деятельность
катаров, так и особенности придворной жизни Аквитании;

· поэтические тексты трубадуров, в первую очередь произведения Бернара де
Вентадура, Гильома IX Аквитанского, Арнаута Даниэля и др.;

· гностические трактаты позднеантичного и средневекового происхождения (включая
тексты из Наг-Хаммади);

· а также работы современных интерпретаторов: Ж . Ле Гоффа, Д. де Ружемона, Э.
Леруа-Ладюри, Э. Фёгелина и Дж. Кахана-Блума, чьи подходы задают рамку
интерпретации гностического влияния как культурного кода.

Политико-философский аспект гностического наследия раскрывается в работах Эрика
Фёгелина, который рассматривал гностицизм как форму мифопоэтического
сопротивления существующему порядку. По его словам, это «духовой протест против
структуры бытия», стремящийся заменить существующую реальность трансцендентным

проектом переустройства [7, с. 111]. Эта установка сохраняется и в более
завуалированной форме — через куртуазную символику любви, инициации, посвящения,
восхождения, где сакральный нарратив вплетается в светскую поэтику.

Таким образом, первая часть методологии опирается на теологическую и историко-
философскую реконструкцию гностической традиции и её институционального
воплощения, а также на многоуровневый анализ источников, отражающих
взаимодействие религиозного и культурного пластов.

Помимо историко-религиоведческой реконструкции, важной задачей исследования
становится теоретическое осмысление гностического влияния не только как
теологического, но как культурного и дискурсивного феномена. В этой связи
понятийный аппарат работы строится на сопоставлении концепта «гностического духа»
у Ганса Йонаса с более современной категорией «гностического дискурса»,
введённой на основе идей Мишеля Фуко и разработанной Джонотаном Кахана-Блумом.

По мысли Йонаса, гностический дух — это «экзистенциальный протест против мира»,
порождённый глубинным чувством отчуждённости, где знание (γν�σις) выступает как
вспышка внутреннего прозрения и одновременно как путь к освобождению от структур

бытия, навязанных демиургом [1, с. 49]. Однако в условиях современного гуманитарного
анализа подобное понимание нуждается в пересмотре и уточнении.

Наиболее продуктивным оказывается переход от онтологии к дискурсивной парадигме,

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

35



основанной на фукоянском понимании власти. Фуко подчёркивал, что власть — это не
только институт или закон, но прежде всего «распылённое поле незримых практик

нормализации», действующих через язык, тело, повседневность [9, с. 27–30].
Следовательно, гностический протест может быть интерпретирован как дискурсивное
сопротивление властным структурациям: он не просто отрицает внешний мир, а
вскрывает сами механизмы символического и когнитивного насилия.

На этом основании Дж. Кахана-Блум формулирует понятие гностического дискурса как
особой формы культурной критики, мифологического языка, в котором отчуждённый
субъект отвергает принципы упорядоченного иерархического мира. «Гностический миф

— это не религия, а способ говорить “нет”» — пишет он [2, с. 19]. Такая интерпретация
позволяет трактовать куртуазную культуру не просто как эстетику возвышенной любви,
но как перевод гностических структур в светский ритуал избранничества,
дистанции и инициации.

Инструментальной оказывается и категория культурной гегемонии, сформулированная
в русле критической теории и обозначающая процессы закрепления мировоззренческих
установок через культурные и символические практики. В рамках настоящего
исследования мы опираемся на понимание гегемонии как инкультурации
дискурсивных структур, идущей сверху — от элиты к более широким слоям. Через
фигуру Алиеноры Аквитанской и её окружения прослеживается пример того, как
гностический дискурс становится частью куртуазной нормы, закрепляясь в ритуалах,
поэтике и моральном коде элитарного сообщества.

Подобное понимание гегемонии уходит своими корнями в идеи Антонио Грамши,
который рассматривал её как механизм производства согласия, основанный не на
принуждении, а на символическом и культурном лидерстве. Гегемония, по Грамши,
реализуется через ценности, нормы и эстетические формы, которые воспринимаются

как «естественные» и тем самым закрепляют власть господствующих классов [10, с. 89]. В
контексте средневековой куртуазной культуры это позволяет интерпретировать двор
Алиеноры как пространство формирования и трансляции элитарного кода поведения и
чувствования, эстетизированного и сакрализованного, но при этом играющего
ключевую роль в формировании культурной власти и иерархии смыслов.

Культурологическая и литературоведческая составляющие методологии нацелены на
анализ семиотических, поэтических и символических механизмов, через которые
гностические идеи оказывали влияние на куртуазную культуру. В этом контексте
куртуазная поэзия и придворная риторика рассматриваются не как отражение частной
чувствительности, а как структурированная система передачи смыслов, доступных
лишь посвящённым — по сути, эзотерическое знание, закодированное в
эстетической форме.

В анализе поэтической структуры используется аппарат семиотики культуры, прежде
всего в интерпретации Ю . М. Лотмана. В его теории куртуазная культура может
рассматриваться как семиосфера, в которой элитарный поэтический текст выполняет
функцию смысловой трансляции и границы между «внутренним» и «внешним» кодом

культуры [11, с. 41]. Элементы поэтики (дистанция, страдание, недостижимая дама)
интерпретируются как смысловые маркёры инициации, близкие к ритуальному или
мистическому дискурсу.

Для интерпретации символических пластов куртуазной культуры применимы подходы
аналитической психологии, разработанные К. Г. Юнгом. Согласно его теории, символ

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

36



— это «насыщенная форма бессознательного содержания», в которой архетип обретает

конкретное выражение через культурные образы [12, с. 88–89]. В таком контексте
идеализированная дама, путь рыцаря, служение, жертва и страсть приобретают статус
символических репрезентаций архетипа Анимы и пути Индивидуации, придавая
куртуазной любви структуру сакрального ритуала.

Особую роль играют тексты трубадуров, прежде всего произведения Гильома IX
Аквитанского, Бернара де Вентадура, Маркабрю и Арнаута Даниэля, в которых любовь
предстаёт как путь «возвышения» и духовного напряжения. Эти мотивы перекликаются с
гностической схемой восхождения через знание и отрешения от материального.
Подобно гностическому мифу, куртуазная поэтика строится на дуализме: плоть против
духа, страсть против сублимации, желание против запрета.

Ключевым понятием, позволяющим связать эти уровни, становится сакрализация
любви — процесс, при котором светское чувство обретает черты религиозного опыта. По
словам Д. де Ружемона, «любовь в куртуазной традиции — это страсть, отказавшаяся

быть плотской, но не ставшая духовной» [5, с. 134]. Именно это промежуточное,
амбивалентное положение и создаёт пространство для гностического дискурса — не как
учения, а как структуры чувствования и высказывания.

Таким образом, литературоведческий и культурологический уровень анализа позволяет
проследить, как гностическая семантика перешла из религиозной сферы в
поэтическую, став частью элитарной нормы поведения и символической культуры.
Куртуазная поэзия становится не просто жанром, а каналом гегемонизации
эзотерического смысла — в рамках культурной модели, оформленной при дворе
Алиеноры Аквитанской.

III. Гностические корни куртуазной культуры

1. Гностицизм катаров: основные идеи и их специфика

Дуализм: основа гностического мировоззрения

Одной из центральных черт гностических учений является онтологический дуализм,
противопоставляющий мир света и мир тьмы, истинного Бога и ложного творца,
духовное и материальное. Гносис (γν�σις) как путь к спасению мыслился не как
этическое усилие или верность догме, а как внутреннее пробуждение к осознанию
своей принадлежности к иным, высшим мирам. Человеческая душа, согласно гностикам,
— «искра», заключённая в плотской оболочке и заброшенная в мир, который не
является её истинным домом.

Дуализм не просто разделяет материальное и духовное — он их противопоставляет:
материя в гностической системе не нейтральна, а враждебна. Этот взгляд радикально
отличает гностиков от христианских мыслителей, для которых сотворённый мир сохраняет
отпечаток божественного замысла. Для гностиков, напротив, задача человека — выход
за пределы этого мира, отказ от участия в его структуре, от его правил и законов.

Демиург: архитектор мира и носитель неправедной власти

Центральной категорией гностического мировоззрения является резкое разграничение
между истинным Богом — Плеромой, и ложным творцом, известным как Демиург. Этот
Архонт, часто отождествляемый с ветхозаветным Богом, создаёт мир в неведении о
подлинной Божественности. В Тайном откровении Иоанна говорится: «И он [Иалдабаоф]

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

37



создал для себя ангелов, которые были ему подобны… и сказал: „Я — Бог, и нет иного,

кроме меня“. Ибо он не знал о месте, откуда пришёл» [13, c. 156] Это и есть суть
гностического дуализма: мир — ловушка, построенная ложным богом, а душа —
изгнанница, несущая в себе искру Плеромы.

В гностической традиции Демиург — это не сатана и не злая карикатура на Бога, а
низший космический ум, творец мира, не ведающий о высшем начале. Как
подчёркивает Ганс Йонас, в гностическом мифе он «всегда остаётся двусмысленной, а

не почтенной фигурой» [1, с. 117]. Он заявляет власть, но не имеет на неё подлинного
права. Его творение — это закон, структура, порядок, навязанные без любви и
милосердия. В одном из гностических апокрифов Демиург произносит: «Я есть Бог, и нет
иного, кроме меня» — на что высший Бог, скрытый и недоступный, отвечает молчанием,
разоблачающим ложность этой претензии.

Мир, созданный Демиургом, по Йонасу — «не хаотичен, но представляет собой систему

закона, чья упорядоченность служит средством порабощения» [1, с. 120]. Иными словами,
зло гностического мира — это не разрушение, а навязанный порядок, система,
которая отрицает свободу, превращая души в подданных. Власть, исходящая от
Демиурга, не признаёт свободы духа — и потому гностический отказ от мира включает в
с е б я радикальную критику власти как таковой: теологической, политической,
культурной. Именно здесь гностицизм, по мысли Дж. Кахана-Блума, становится не просто
религией, но дискурсом сопротивления — «языком, с помощью которого отчуждённый

субъект выражает отказ быть включённым в ложную систему порядка» [2, с. 21].

У чение катаров (альбигойцев), распространившееся в Южной Франции в XI–XIII веках,
демонстрирует явную преемственность с позднеантичными гностическими традициями —
особенно в представлениях о мире как падшей структуре, о теле как тюрьме духа и о
спасении через знание и очищение. Как подчёркивают Рене Нелли и Ж ан Дювернуа,
катаризм представляет собой «продолжение гностико-манихейской и богомильской

традиции в условиях феодального общества» [14, с. 45] и унаследовал от манихейства
«космогонию и моральный аскетизм», а от богомильства — «организационную структуру

и терминологию» [15, с. 58]. Доктрина катаров сохраняет строгое дуалистическое деление
на дух и материю и опирается на эзотерическую этику, в которой очищение достигается
через знание, отказ от плоти и инициацию.

Для катаров материальный мир представлялся не просто несовершенным, но
враждебным по своей сути. Согласно радикальной дуалистической космологии, всё
видимое было сотворено не благим Богом, а независимым зловещим началом. Как
подчёркивает Рене Нелли, это не было отвлечённой спекуляцией, но частью живой
веры: «катары утверждали два вечных начала — добрый Бог, отец Иисуса, и злой Бог,
Князь мира сего. Этот последний сотворил четыре стихии, звёзды, солнце и, наконец,

тела людей» [14, с. 66].

Такой образ мира понимался как иллюзорный порядок, скрывающий под собой
духовное рабство. По словам Ж . Дювернуа, катарская мифология творения
сосредотачивается на драме падения душ из света в «ложный космос», управляемый
механистическим злом, где всё «тленное, бренное и преходящее» служит знаком власти

демонического демиурга [15, с. 59].

Этот демиург — не трагическая фигура, как в некоторых вариантах гностицизма, а
жестокий узурпатор, создавший материю как тюрьму. Даже христианские категории,

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

38



такие как рождение, тело и земля, рассматривались катарами через призму
метафизического насилия. Радикальные катары, как отмечает Нелли, утверждали:

«Дьявол не просто сотворил мир — он запер в нём души, похитив их с неба» [14, с. 83].

Таким образом, в катарской космологии проявляется синтез манихейского
абсолютного дуализма и гностического отчуждения от материи. Мир и душа, по
выражению Рене Нелли, — это «два несовместимых измерения, навечно разделённых

враждой» [14, с. 85].

Отношение катаров к власти

Неприязнь катаров к миру выражалась не только в космологии, но и в жёстком
отрицании всех форм институциональной власти. Их богословие прямо связывало
земную иерархию с демиургом — злым началом, создавшим этот мир. Церковь,
феодальный строй, суд, королевская власть — всё это, по мысли катаров, несло в себе
печать “князя мира сего” и потому не имело подлинной легитимности. Как
подчёркивает Ж ан Дювернуа, катары отказывались признавать власть римской Церкви,
считая её невестой не Христа, а Антихриста: «всё, что связано с её ритуалами, с её

законами и с её имущественным могуществом, считалось ими делом тьмы» [15, с. 102].

Идея власти в катарском миропонимании была не нейтральной и не просто социальной, а
метафизически обличённой: всякая структура господства — продолжение зла,
закрепляющего души в тварной системе. Даже доброе насилие (наказание,
исправление, принуждение к истине) отвергалось. Совершенная истина, по их
представлению, не может быть навязана — она постигается в свободе, внутри, через
гнозис.

Рене Нелли замечает, что для катаров все светские и религиозные институты являлись
элементами одной большой лжи, поддерживающей иллюзию порядка: «государство,
армия, церковь, законы — всё это формы закрепощения, созданные для поддержания

власти Демиурга» [14, с. 147].

С этой интерпретацией согласуется и взгляд Андре Воше, который рассматривает
катаризм как “мистическую форму протеста против сакрализованной власти”, в
которой дуализм мира становится способом не просто религиозного, но культурного

несогласия с установленным порядком [16, с. 211]. Таким образом, катарская критика
власти — не эпизод средневековой ереси, а выражение более широкой онтологической
оппозиции господству и легитимации.

Любовь как путь очищения: катарская аскеза чувств

Понимание любви в катарском учении напрямую вытекало из их антропологии и
дуалистической космологии. Любовь, как и всё, что связано с телом, рассматривалась
двояко: как сила, способная поработить душу, но также — как возможность
преображения, если она обретает духовную направленность и очищение от желания.
Катарская этика отвергала плотскую любовь как форму привязанности к миру, но не
отрицала любовь как внутреннее устремление к свету. Как подчёркивает Рене Нелли,

«любовь признавалась только тогда, когда она освобождала, а не связывала» [14, с. 122].

Такое понимание любви как безобъектного служения, как отказа от обладания, сближает
катаров с тем, что позднее станет структурой куртуазного чувства. Ключевая фигура
катарской общины — perfectus (совершенный), то есть посвящённый, прошедший обряд

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

39



consolamentum и обязанный жить в абсолютной чистоте: без половой жизни, без
насилия, без собственности. Этот статус означал полное отрешение от мира,
превращение в носителя света, живущего по закону любви как отказа. Как
подчёркивает Нелли, этот идеал воплощал «нового человека», полностью
освобождённого от власти тела — его любовь мыслилась как путь боли, ведущей к

просветлению [14, с. 129]. В этом смысле notably у Нелли, — то есть особенно в его
трактовке, — любовь «представляется как аскетический огонь, способный очистить душу

от мира, не касаясь тела» [14, с. 133].

Обряд consolamentum, лежащий в основе этого посвящения, представлял собой
духовное таинство, заменявшее все прочие церковные ритуалы (крещение, исповедь,
брак). Оно заключалось в наложении рук и передачи Святого Духа через чтение
Евангелия, молитву и прикосновение Евангелием. Consolamentum воспринимался как
духовное рождение заново, в котором человек становился носителем света и
отказывался от мира как такового. Считалось, что получивший consolamentum должен
сохранять полную чистоту, и в случае тяжёлой болезни или близости к смерти этот обряд
часто совершался в последний момент — иногда в паре с эндурой, добровольным уходом
из жизни.

Интересным является структурное сходство обета perfectus с кодексом рыцарской чести,
который сформировался в той же культурной среде — на пересечении религиозного
символизма и элитарной этики. Как oblatio (акт добровольного подчинения и
посвящения) при consolamentum символизировала переход к иному состоянию бытия,
так и посвящение в рыцари включало ритуальное омовение, надевание белой одежды,
обет целомудрия, служения даме и отказа от корыстной власти. Этот обряд носил почти
сакральный характер — он закреплял фигуру рыцаря как медиатора между миром и
высшим началом. Именно отсюда, как можно полагать, восходит структура куртуазной
любви как служения: дистанцированной, символической, искупительной.

Таким образом, обряд и образ perfectus формировали особую модель любви — без
обладания, без слияния, как акт внутреннего восхождения. Эта структура — служение,
страдание, дистанция — была тесно связана с эстетикой куртуазности. Именно отсюда,
как можно полагать, иссходит идея духовной дистанции, избранничества и тайного
познания, наполнившая любовную поэтику XII века гностическим резонансом.

2. Двор Алиеноры Аквитанской как центр культурной трансляции

Алиенора Аквитанская предстает в истории не только как политическая фигура, но и как
посредница между различными культурными и духовными мирами. Выросшая в традиции
аквитанского двора, где поэзия, религиозный синкретизм и дух свободы были
неотъемлемыми элементами культуры, она впитала в себя дух Окситании — региона, где
катаризм и трубадурская поэзия развивались параллельно, нередко переплетаясь на
символическом уровне. Как подчёркивает Ж ак Мадоль, именно в этой среде «рождается
южная Франция, непокорная Северу, гибкая, изощрённая, восприимчивая к тайнам

духа» [17, с. 54]. Алиенора перенесла этот дух на север и запад, в более жёсткую
структуру английского и французского королевских домов, создав на своём дворе
культурное пространство, где могли сосуществовать эзотерические мотивы, идеалы
fin’amor и гностические архетипы.

Исследователи отмечают, что её фигура стала важным медиатором не только
политического, но и культурного переноса — в частности, элементов южнофранцузской
традиции, включая кодекс трубадуров и куртуазную идею любви как пути к внутреннему

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

40



очищению. Как подчёркивают Н. А. Новосёлова и М. Е. Романова, «Алиенора сумела
интегрировать культурные коды двух Франций — северной, церковно-милитаристской, и
южной, светско-мистической» [18 с. 68]. Таким образом, её деятельность можно
трактовать как ранний пример культурной трансляции эзотерического знания,
переведённого в форму светской поэзии, ритуала и придворного этикета. Алиенора не
просто покровительствовала поэтам — она создавала каналы, по которым гностико-
дуалистические представления могли быть инкорпорированы в элитарную норму
поведения, символически кодированную через язык любви. Такая трансляция стала
возможной не в последнюю очередь потому, что сама структура феодального общества
— с его многоуровневой и символически насыщенной иерархией — была уже
подготовлена к восприятию эзотерических моделей. Светская элита, благодаря своим
ритуалам, нормам посвящения и вассальной этике, оказалась естественным рецепиентом
гностико-дуалистических образов, способной интегрировать их в культурную ткань
куртуазности. Именно здесь возникает фигура рыцаря как посредника между светским и
духовным, чьё служение воспроизводит и трансформирует дуалистическую картину мира.

Рыцарство как параллельная власть

Рыцарство, особенно в его куртуазной и духовной форме, выступает в качестве
альтернативной модели власти. Это не сеньориальная вертикаль, но сеть обязательств,
обетов, посвящений — что уже сближает её с сакральной инициацией. Рыцарь не просто
подданный — он «человек чести», «вассал дамы», подчинённый особому кодексу.

Это напоминает гностическое сообщество, где истинная иерархия не совпадает с
мирской, где есть учителя и perfecti, где спасение — не дар власти, а плод внутренней
дисциплины и связи с высшим. Как подчёркивает Рене Нелли, «идеал куртуазного

рыцаря во многом обязан не феодальному долгу, но аскетической дисциплине духа» [14,

с. 157].

Та же логика пронизывает и сакральные структуры эпохи. Как подчёркивает Е. К.
Сельченок, «иерархия средневековых европейских орденов, кроме набора должностных
священнических статусов, в качестве критерия учитывала также степень духовной
продвинутости и строгость аскезы, т.е. “уровень святости”». Даже монашеские братства,
по её наблюдению, «по своей структуре больше напоминали братство Круглого Стола, а

не древние секты» [19, с. 478]. Это позволяет рассматривать куртуазную инициацию как
светский аналог ordo spiritualis — иерархии духа, где ordo amoris (порядок любви)
воспроизводит те же ступени возвышения через служение, дистанцию и отречение.
Любовь здесь не частное чувство, а дисциплина, способ восхождения, сакрализованный
маршрут — вписанный в телесные и ритуальные формы, но направленный к внутреннему
преображению.

Гностик, по сути, живёт внутри миропорядка, который он не разделяет — он не может
покинуть космос демиурга, но стремится преодолеть его. По мысли Ганса Йонаса,
гностик «не бунтует впрямую — он отвергает», и этот отказ не разрушает структуру, а

лишает её легитимности: «он отрицает весь космос как ложный» [1, с. 145].

Та же логика прослеживается в куртуазной культуре рыцарства: рыцарь формально
встроен в феодальную иерархию, но его высшая лояльность принадлежит не сюзерену, а
даме, и не в бытовом, а в символическом, сакральном смысле. Его служение
выстраивается как путь, имеющий духовные цели — очищение, утончение, восхождение.
Эта двойственность положения — подчинение вовне и свобода изнутри — делает
куртуазного рыцаря культурным аналогом гностика: он действует внутри системы, но

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

41



ради выхода из неё.

Таким образом, иерархия рыцарской культуры воспроизводит структуру сакрального
пути: не вертикаль подчинения, а лестница возвращения, по которой поднимается душа
— или влюбленный.

Система вассалитета и гностическая космогония

Гностическая модель вселенной и её уровней — с падшими эонами, посредниками,
демиургами и эманациями — вполне может быть сопоставлена с феодальной системой
зависимости. Демиург, как неумолимый суверен, удерживает души в плена́х материи.
Между человеком и истинным Богом — целая лестница эманаций и посредников, так же
как между крестьянином и королём — лестница вассалов. Конечно, было бы натяжкой
утверждать, что система вассалитета заимствована из катарской или гностической
космогонии. Однако именно существование этой социальной модели — многоуровневой,
иерархически оформленной, но предполагающей личную верность и обет — позволяло
элите Лангедока с готовностью воспринимать гностическую структуру мира. Вассалитет
не противоречил, а резонировал с дуалистическим мировоззрением, в котором власть
внизу могла считаться ложной, но структура отношений — истинной, если она вела к
Свету.

В этой эстетической и духовной структуре можно усмотреть своеобразный парафраз
гностической космогонии, переведённой на язык феодальной и куртуазной культуры. Как
в гностическом мифе существует иерархия эонов, падение Софии, демиург и путь
возвращения души к свету через последовательные ступени, так и в куртуазной культуре
действует иерархия любви, служения и символического страдания. Сложная система
вассалитета, в которой поэт предстает вассалом дамы, а любовь — средством
инициации, напоминает гностическое восхождение через «ступени света».

Дж. Кахана-Блум подчёркивает, что «гностическая космогония не устраняет иерархию —

она переопределяет её», превращая страдание и различие в «маршрут откровения» [2, p.

41]. Именно поэтому в гностическом (и куртуазном) дискурсе неравенство не означает
унижение, но указывает на путь — «инициатический» и эстетически оформленный. Как и
в гностическом мифе, страдание здесь выступает не как ошибка бытия, а как знак
избранности: лишь тот, кто прошёл через боль и отказ, способен подняться выше.

Эта структура особенно ярко выражена в поэтических текстах трубадуров. Так,
например, у Арнаута Даниэля в знаменитой канцоне Lo ferm voler qu’el cor m’intra
содержится метафора служения, полностью подчинённого кодексу обета: «Car en mon

chantar foill’ e ram d’arma» — «В моей песне — листья и ветви души», [20, p. 118.] — пишет
он, подчеркивая, что песня (как форма служения) растёт из внутренней, душевной
субстанции. Здесь любовь и творчество представляют собой плоды глубинного
посвящения, как в эзотерической традиции.

Бернар де Вентадур, в свою очередь, в стихотворении Can vei la lauzeta mover выражает
тот же тип возвышенного страдания: «No’m val aver chantar ni plazer, / no’m val aver joi
ni joven» — «Не помогает мне ни пение, ни радость, / не радует меня ни веселье, ни

молодость». [21, p. 167].

Как подчёркивает А. Г. Найман в аннотированном сборнике Песни трубадуров «по своей
природе куртуазная любовь не заинтересована в результатах, она ориентирована не на
достижение цели, а на переживание, которое одно способно принести высшую радость

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

42



влюблённому. Эта радость достигается долгим путём страданий, но уже само

добровольно принятое страдание оборачивается для трубадура радостью» [22, с. 8]. Как
показывают примеры Арнаута Даниэля и Бернара де Вентадура, их поэзия выстраивает
инициатическую структуру, в которой женщина-дестинатарий предстает
носительницей света, мудрости и испытания, а любовь — как путь символического
служения и внутренней трансформации.

Таким образом, поэзия трубадуров не просто отражала куртуазные идеалы, но и
функционировала как канал элитарной трансляции гностических смыслов: страдание,
дистанция, отказ от обладания и возвышение любви до степени мистического
посвящения стали художественными эквивалентами религиозного пути очищения, они не
отменяют субъектность, а придают ей духовную направленность.

Тесная связь Аквитании с Окситанией, центром катарской духовной жизни, имела не
только территориальный, но и глубокий культурный характер. Южнофранцузские
княжества составляли единое культурное пространство, в котором дуалистическая
духовность катаров и куртуазная культура развивались параллельно — обмениваясь не
только мотивами, но и антропологическими моделями. Одной из таких моделей был
упомянутый выше образ perfectus — посвящённого, избравшего путь внутреннего
очищения, аскезы и служения.

На светском уровне этот идеал переродился в фигуру духовно избранной элиты, чья
утончённость, воздержание, контроль над страстью и возвышенное чувство стали новой
нормой. Как подчёркивает Ж ак Мадоль, южная аристократия этого периода «искала в

любви не обладание, но духовную форму господства над собой» [17, с. 127]. Отсюда —
важнейшая символическая трансформация: от мистического избранничества к
куртуазному достоинству, от духовной чистоты к светскому благородству, от ascetica к
estetica.

Катарская модель perfectus требовала полной трансформации личности; куртуазная
культура, восприняв эту структуру, переоформила её в терминах этикета, поэтики,
ритуала и моральной нормы. Таким образом, связи Аквитании и Окситании стали
каналом не только культурного обмена, но и трансляции структур гностического
спасения в символику элитарной светской культуры.

При этом куртуазная культура, оформляемая на уровне придворной эстетики, вовсе не
была единственным языком духовного сопротивления в южнофранцузском обществе.
Исследование Эмманюэля Леруа-Ладюри «Монтайю» показывает, что катарские и
гностико-дуалистические идеи были глубоко укоренены в народной религиозной
практике, где вера в две силы, осуждение телесности и упования на внутреннее знание
передавались через обиходные формы жизни и женские линии преемственности. «В
сёлах и деревнях Пиренеев, — пишет он, — образ жизни “добрых христиан” сохранялся

вопреки политическим репрессиям, благодаря солидарности родов и памяти женщин» [6,

с. 117].

Это означает, что гностические мотивы, которые при дворе Алиеноры обретали форму
куртуазной утончённости, одновременно продолжали существовать в низовом варианте,
не завися от поэтического кода. Тем самым можно говорить о двойной структуре
гностической традиции в Лангедоке: с одной стороны — элитарная эстетизация и
сакрализация любви, с другой — бытовое сопротивление официальной церкви,
основанное на коллективной памяти и внутреннем знании.

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

43



3. Куртуазная культура: структура, ценности, образы

Куртуазная культура, сформировавшаяся при дворах южнофранцузской знати XII века,
предстает не только как эстетическая система, но как глубоко структурированное
символическое пространство, в котором взаимодействуют религиозные архетипы,
социальные нормы и поэтические ритуалы. Её ключевые образы — любовь, страдание,
служение, дистанция — обретают здесь мистический статус, приближаясь по своему
внутреннему устройству к эзотерическим инициациям и духовным практикам.

Как отмечал Ж орж Дюби, «куртуазность — это не про форму, это про внутреннюю

дисциплину» [3, с. 174]. Она выстраивает любовное поведение как путь одухотворения, в
котором желание перерабатывается в ритуал, а чувственная близость отодвигается,
уступая место трансцендентной устремлённости. Такое восприятие любви восходит не
столько к христианскому браку, сколько к гностической и катарской традиции — где
женщина есть фигура света, а любовь — путь к возвращению в высший мир.

Куртуазная культура структурировалась вокруг языка поэзии трубадуров, специфических
социальных ритуалов и утончённой телесной этики. Она стала не только нормой
поведения, но и формой культурной гегемонии, закрепившей в элитарной среде
символический порядок, в котором любовь, знание и страдание означают
избранничество.

Куртуазность и гностическая структура Любви

Любовь в куртуазной культуре конструируется как восходящее переживание, близкое по
структуре к религиозному экстазу. Она не столько направлена на достижение, сколько
на устремление; не на обладание, а на преображение. Именно поэтому любовь
становится формой инициации, духовного процесса, в котором субъект преодолевает
своё "я", приближаясь к высшему смыслу.

Этот амбивалентный статус открывает любовному чувству сакральную перспективу:
любовь становится quasi-мистическим путём, своего рода "эзотерической лестницей",
ведущей от плотского к сверхплотскому, от желания к посвящению. Возвышенное
страдание, смирение, восхищённый взгляд на недостижимую даму — всё это
оказывается не чувственным театром, а символическим маршрутом духовного
восхождения, аналогичным гностической концепции гнозиса как пробуждения.

Как подчёркивает Ж ак Мадоль, куртуазная поэзия трубадуров в Окситании не была
наивным воспеванием чувственности — напротив, это была утончённая инициация в
«культ женщины», где любовь понималась как путь самопреодоления и духовного
возвышения: «дама — это любовница (maitresse), но не в том грубом значении, которое
обрело это слово в наше время, а в абсолютном смысле. Избравший её становится её
“человеком” в феодальном смысле слова, её вассалом… Высочайшей наградой является

улыбка, нежное пожатие руки, очень редко — поцелуй» [16, с. 121].

У  трубадуров, таких как Арнаут Даниэль или Гильом IX, этот мотив получает выражение в
поэтической фигуре amor de lonh — любви на расстоянии, идеализированной до
невозможности. Такая любовь требует не физического присутствия, а внутренней работы
души, созерцания, воспоминания, воспламенённого воображения. В ней угадывается
перекличка с гностической идеей утраченного света: женщина-дама выступает как

напоминание о трансцендентном, как «свет, запертый в материи» [14, с. 94] — концептом,
важнейшим в катарской космологии. В катарском мифе души людей — искры света,

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

44



изначально принадлежавшие миру Божества, но пленённые и заключённые в
материальные тела злым началом. Как подчёркивает Ж ан Дювернуа, свет «не является
метафорой: он — субстанция спасённого начала», а человек в своей истинной природе

есть «луч, похищенный и заточённый в мир плоти» [15, с. 94].

Рене Нелли развивает эту мысль, отмечая, что в катарской поэзии и доктрине свет

становится «архетипом подлинного», противопоставленного «тени, телу, инерции» [14, с.

151]. Это придаёт любовному взгляду — взгляду на женщину, на предмет куртуазной
страсти — метафизическое измерение: он напоминает душе её небесное
происхождение.

Сходная идея присутствует и у Йонаса, который интерпретирует гностическое знание
(γν�σις) как пробуждение «искрами света внутри человека» и как «воспоминание о его

трансцендентной природе» [1, с. 119]. В этом контексте образ дамы — проводницы,
носительницы света — может пониматься как символическое напоминание душе о её
божественном истоке и о возможности возвращения.

Как подчёркивает Ю . М. Лотман, куртуазный текст не просто передаёт эмоции — он
создаёт смысловую структуру, в которой любовь выступает кодом, требующим
расшифровки: «в поэзии трубадуров читатель включается в ритуал, где каждый образ

отсылает к инициации» [11, с. 201]. Таким образом, любовь в куртуазной культуре
предстает не как чувство, а как форма сакрального познания — мистический опыт,
завуалированный в ритуалы эстетического поведения. Доступ к ней ограничен — не по
социальному статусу, а по внутренней инициации, способности к символическому
чтению, к преодолению поверхностного в пользу скрытого. Куртуазная любовь подобна
гнозису: она требует тайного понимания, которое не может быть выражено прямо, но
передаётся через знаки — взгляды, жесты, ритуалы, стихи.

Этот характер любовной поэзии как эзотерического кода особенно подчёркивается в
исследованиях Рене Нелли: «трубадуры действуют как жрецы — они ведут избранного
через ступени любви, в которых каждый акт имеет и буквальное, и таинственное

значение» [13, с. 182]. Сама фигура дамы предстает как врата к иному опыту бытия — она
не просто объект страсти, а как бы проводница в область скрытого знания. Идея
возлюбленной как посредницы между земным и высшим восходит к гностической
концепции Софии, женского начала, содержащего свет, ускользающий из мира материи.

Особую ценность для интерпретации куртуазной любви как формы эзотерического
служения представляет поэзия Бертрана де Вентадорна. В одном из его стихотворений
встречается формула: «Per bona fe e ses enjan / Am la plus bel’e la melhor…» — обычно
переводимая как «По доброй воле и без притворства я люблю прекраснейшую и
лучшую». Однако, как убедительно показывает Е. Ю . Аникина, более точное прочтение
этого фрагмента в духовном контексте дуалистической традиции должно учитывать
особое значение выражения bona fe. «Совершенно неверно переводить per bona fe
иначе как “ради истинной веры”, — пишет она, — буквально “ради доброй веры”, т.е.

ради катарской веры» [23, с. 85]. В этом свете любовь трубадура предстает не как
эротическая привязанность, а как духовная практика, направленная на очищение души
и соединение с трансцендентным. Такая интерпретация придаёт куртуазной поэтике
черты инициационного ритуала, в котором дама становится не объектом желания, а
посредницей света и метафизического преображения.

Куртуазная поэзия создаёт мир знаков, в котором простые действия — отказ, молчание,

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

45



жест — могут быть расшифрованы как фазы пути. Посвящённость проявляется в
способности к символическому чтению любви — и в готовности страдать, ждать, терять,
не обладая. По сути, это формула герметического знания, где чувства служат средством
преображения.

В этом контексте можно говорить о куртуазной культуре как о светском ритуале
гностического посвящения. Страдание, дистанция, служение, тайна — все эти элементы
выполняют функцию очищения, так же как у катаров очищение происходило через
consolamentum и отказ от мира. Только в куртуазном варианте это — поэтическое
consolamentum, доступное тем, кто «читает» чувства как путь, а не как страсть.

Одним из ключевых механизмов проникновения гностических идей в куртуазную
культуру стало переосмысление любви как пути освобождения. Как уже говорилось,
в поэзии трубадуров любовь изображается как внутреннее восхождение, преодоление
грубого, тягостного, тяжелеющего телесного, как напряжённый и мучительный путь
вверх — от желания к очищению, от страсти к свету. Эта структура восхождения почти
зеркально воспроизводит гностический миф , в котором душа должна пройти ступени
освобождения от мира материи, чтобы вернуться к свету своей изначальной природы.

Куртуазная любовь, следуя по тем же ступеням, становится светским аналогом
гностического спасения. В этом её главное отличие от христианской брачной модели,
ориентированной на земной союз: здесь нет «обладания», нет соединения, нет брака.
Е с ть внутренний труд души, преодолевающей препятствия, желания, недостойность,
чтобы быть «достойной взгляда». Это не просто эстетика — это антропологическая
модель, унаследованная от гностицизма.

Гностическая традиция настаивала: «Знание — это не информация, это путь выхода».
Куртуазная поэзия в том же ключе показывает любовь как средство восхождения к
подлинному Я, к памяти о свете, к освобождению от власти плоти. По выражению Ганса

Йонаса, «в гнозисе знание даётся не для объяснения мира, но для выхода из него» [1, с.

133]. И в fin’amor любовь даётся не для счастья, но для того, чтобы научиться страдать,
ждать, не владеть — и тем самым спастись.

Эта структура восхождения закодирована в языке. Слова трубадуров — dolor, pretz, joi,
merce — образуют путь из боли в милость, от недостатка к благодати. В этом контексте
сама поэтика становится ритуальной практикой, в которой любовное обращение
выполняет роль внутреннего упражнения. Поэт не просто пишет — он молится, страдает,
очищается.

Аскеза, дистанция, идеализация

Одним из ключевых элементов куртуазной культуры становится принцип дистанции — не
просто физической, но символической и онтологической. Возлюбленная недостижима не
потому, что её не найти, а потому что её нельзя «иметь», как нельзя иметь свет, смысл
или благодать. В этом кроется глубоко аскетическая основа куртуазного любовного
переживания: оно структурировано вокруг отказа, контроля, сублимации и воздержания.
Именно поэтому куртуазный герой — не соблазнитель, а служитель, вассал, паломник,
ищущий не плотского удовольствия, а духовного преображения.

Ж енщина в этой системе обретает идеализированный статус, становясь не столько
личностью, сколько символом трансцендентного. Как писал К. Г. Юнг, «анима в поэзии
часто обретает облик загадочной женщины, которая указывает путь к душе мужчины»
[12, с. 221]. Эта женщина не говорит — она смотрит, ускользает, молчит. Именно потому её

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

46



образ становится источником духовного напряжения: он не даёт утешения, но
заставляет преодолевать себя, превращает воина в мистика.

Сам Юнг, как отмечает С. Х. Кёллер, был глубоко вдохновлён гностической символикой
и напрямую связывал гностиков с задачей внутреннего прозрения: «Юнг рассматривал
гностиков как своих духовных предшественников, людей, которые “мыслили

мифологически”, выражая структуру бессознательного в символах» [24, с. 64]. В этом
контексте интерпретация куртуазной любви через юнгианскую архетипику становится не
просто литературной, но метафизической — восстановлением линии культурной
преемственности между гностицизмом и символической поэтикой.

Куртуазная дистанция выполняет здесь ритуальную функцию очищения. В отказе от
обладания формируется путь сублимации желания — от плотской потребности к
идеализированному влечению, в котором любовь становится жертвой, служением,
смирением.

Идеализация дамы выражается также в её молчании и невовлечённости: она — как и
София у гностиков — может страдать, может быть в изгнании, но никогда не сходит в
материальный контакт. Это приближает куртуазный символ к модели гностического
восхождения — путь к Свету долог, требует усилия, требует боли, но вознаграждением
становится пробуждение духа.

Таким образом, куртуазная аскеза — это не только стиль поведения, но и структура
сознания, в которой отказ от обладания открывает доступ к символическому смыслу.
Дама становится не целью, а порогом, преодоление которого не возможно в действии,
но возможно в чувстве.

Дуализм тела и духа. Сакрализация любви.

В основании куртуазной культуры лежит тонкий, но решительный дуализм между телом и
духом, между страстью и её трансформацией. Любовь в этом контексте не отрицает
телесности напрямую, но возводит её в условие преодоления. Тело — не место
наслаждения, а поле напряжения, жертвы, символической работы. Это понимание
напрямую перекликается с катарским и гностическим представлением о теле как «тюрьме
духа», где задача любви — не соединение, а воспоминание о высшем, инициирующее
возвращение.

Как подчёркивает Ганс Йонас, «гностик отвергает мир не ради аскезы, но потому, что

его познание мира таково: он видит в нём систему порабощения» [1, с. 132]. Так же и
куртуазный субъект отвергает непосредственное, зримое, телесное — не ради морали, а
ради прозрения, в котором любовь становится окном к иному порядку. В этом отказе от
обладания заключена глубинная свобода: власть над собой, над желанием, над формой.

Именно поэтому в куртуазной культуре возникает феномен сакрализации любви —
любви, которая больше не просто чувство, но миф, forma mentis, ритуал. Такая любовь
оказывается пространством символического напряжения: она не стремится к телесному
исполнению и не растворяется в духовной абстракции, оставаясь внутренней работой
чувства — дисциплиной, знаком избранности. Это промежуточное состояние — «между»
— и делает куртуазную любовь идеальным сосудом для перевода гностической структуры
чувствования в светскую форму.

Дама здесь — не возлюбленная, а архетип: образ света, недоступного, но зовущего;
память о высшем, скрытом внутри материального. Любовь к ней — это не романтическое

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

47



переживание, а структурированная инициация, скрытая в знаках, взглядах, поэзии. Она
возвращает субъекту его духовную природу, как София в гностическом мифе,
возвращает душу к Богу через страдание и стремление.

Таким образом, дуализм тела и духа, оформленный в символике куртуазной культуры,
оказывается не реликтом Средневековья, а актуальным дискурсивным механизмом,
позволяющим преобразовать человеческое в сакральное. В этой эстетике любовь
становится не предметом желания, а формой спасения.

Таким образом, куртуазная культура в своём символическом и ритуальном оформлении
не просто отразила религиозные представления эпохи, но творчески
трансформировала гностические и катарские идеи в код элитарного поведения.
Через поэтику трубадуров, культурные практики двора и философию возвышенной любви
гностическая модель спасения, основанная на дистанции, инициации и внутреннем
прозрении, была перенесена в светский контекст, не утратив при этом своей сакральной
структуры.

4. Механизмы влияния: как гностические идеи проникли в куртуазность

Поэтические круги и элитарные среды как медиаторы эзотерического знания

Проникновение гностико-катарских идей в куртуазную культуру не было результатом
прямой проповеди или открытого богословского влияния. Оно осуществлялось
опосредованно, через образованные элитарные круги, в которых происходила
трансформация религиозного содержания в культурные формы — поэзию, ритуалы,
моральный кодекс. Как и в случае с распространением гностических евангелий в
эллинистическую среду, здесь действовал механизм культурной инкорпорации, при
котором сакральный смысл становился частью эстетической нормы.

Решающую роль в этом процессе играли трубадуры, многие из которых были тесно
связаны с катарским мировоззрением или лично принадлежали к кругам, сочувствующим
дуалистическим учениям. По замечанию Ж ана Дювернуа, «поэзия трубадуров, несмотря
на внешнюю светскость, несёт в себе внутреннюю доктрину, понятную лишь

“совершенным”» [15, с. 174]. Сама структура кансоны — строфическая, повторяющая,
полная зашифрованных знаков — служила ритуальным способом выражения
сокровенного знания, передаваемого от “знающего” к “посвящённому”. Дювернуа
указывает на возможное пересечение поэтических кодов трубадуров с эзотерической
терминологией катаров, в том числе через понятия tot be, granar e florir, вызывавшие у

посвящённых однозначные ассоциации с учением «совершенных» [15, с. 174], а Рене
Нелли акцентирует внимание на том, что такие сеньяли, как Консоласьон (У тешение),
Эрмессен (Не имеющая детей), — часто использовавшиеся в кансонах — несут в себе

отпечаток катарской духовности [14, с. 186–188].

Поскольку куртуазная культура распространялась прежде всего среди элиты, её
механизмы усвоения и трансляции были заведомо закрытыми, соответствующими духу
эзотерического гнозиса. Форма служения даме, структура посвящения, язык скрытых
знаков — всё это говорит о сакральной модели передачи, напоминающей гностическое
предание от У чителя к ученику. Любовь здесь — не общедоступное чувство, а
дисциплина инициации, требующая подготовленности, внутреннего восприятия,
способности к интерпретации.

Как отмечает Рене Нелли, поэзия трубадуров функционировала как «двуслойный язык —
внешний, эстетический, и внутренний, эзотерический», в котором «плоть скрывала дух, а

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

48



страсть — путь очищения» [14, с. 176]. Именно поэтому fin’amor становится не просто
социальной нормой, а кодом, выражающим трансцендентное устремление,
завуалированное, но мощное.

Структура «куртуазного универсума» как механизм культурной трансляции

Куртуазная культура трубадуров представляет собой не просто литературное или
нравственное явление, но полноценную семиотическую систему, обладающую
собственными правилами кодирования, интерпретации и передачи смысла. Как
подчёркивает М. Б. Мейлах, этот культурный универсум создаёт «свою собственную
реальность», где знаки, обращения, риторические обороты и поведенческие модели

образуют замкнутую, но и глубоко символичную структуру [25, с. 75].

Мейлах настаивает на том, что весь поэтический аппарат трубадуров организован по
модели сакрального языка — то есть языка, в котором не существует “пустых” форм.
Даже повтор, избыточность, нарушение грамматических ожиданий — всё это

функционально, всё работает как «структура вторичной символической реальности» [25,

с. 76]. В этом смысле куртуазная поэзия становится не описанием любви, а инструментом
её ритуального воссоздания, моделью посвящения, изначально закрытой для
непосвящённого.

В рамках этой модели возможно одновременное существование нескольких уровней
смысла: внешнего — светского, и внутреннего — сакрального. Последний может быть
прочитан лишь теми, кто владеет контекстом и кодом, то есть — находится внутри
элитарной традиции. Эта структура прямо соотносится с гностическим способом
мышления, в котором истина доступна лишь избранным и передаётся в форме намёка,
притчи, образа.

Особую важность в куртуазной поэзии приобретает модель служения: поэт по отношению
к даме — не просто воздыхатель, но вассал, обетодатель, фигура, проходящая этапы
инициации. Именно это, по Мейлаху, делает куртуазную поэзию пространством

«символического кодирования экзистенциальных состояний» [25, с. 78]. В ней любовь
становится средством не межличностного взаимодействия, а трансцендентного
самооформления, где эстетика и этика неразделимы.

Так, структура «куртуазного универсума» работает как механизм культурной трансляции
эзотерического знания: гностическая идея избранничества, восхождения, преодоления
материи, здесь переведена в язык ритуализированной поэтики, где страдание,
недостижимость и благоговение обретают статус культурной нормы.

Эта система, закреплённая в символических формах, и была той «вторичной
гностической космогонией», в которой свет и тьма, знание и неведение, инициация и
отчуждение — выражались не через теологию, но через эстетику, тем самым становясь
доступными и легитимными в рамках придворной культуры.

Двор Алиеноры Аквитанской стал одним из важнейших каналов институционализации
куртуазной культуры, в которой эзотерические идеи — в том числе гностические и
катарские — получили светское и устойчивое выражение. Здесь происходила
переработка духовных структур в поэтические, этические и социальные формы,
подчинённые норме элиты.

Как подчёркивает Рене Нелли, аквитанский придворный этикет «создавал особый стиль

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

49



жизни, где поведение, речь, поэзия и внутреннее состояние были неразрывно связаны»
— это позволило скрытым духовным содержаниям обрести устойчивую форму выражения

в светской культуре [14, с. 194]. Куртуазность здесь не просто подражала сакральному,
она моделировала его через эстетику.

В этом смысле двор становится пространством, где эстетизация любви и эзотерическая
символика сливаются, формируя новую культурную норму — утончённого аскетизма и
ритуального самоконтроля, доступного лишь элите.

Опыт культурной гегемонии элитарной культуры

Переход гностико-катарской религиозной семантики в сферу эстетики, этики и ритуала
куртуазной культуры представляет собой уникальный пример трансформации
сакрального в культурное. Как подчёркивал Эрик Фёгелин, в условиях ослабления
религиозных институтов «символический порядок культуры начинает выполнять функции

мифа» [7, с. 133]. Светская культура тем самым берёт на себя задачу формирования
новых моделей смысла — не отменяя сакральное, а перерабатывая его в формы
поведения, чувствования и социальной нормы.

В поэтике трубадуров и придворной куртуазности происходит именно такой процесс:
гностическое содержание — идея разделения духа и материи, страдания как пути
очищения, знания как внутреннего озарения — сохраняется, но «переводится» в
эстетику любви, поклонения, утончённого самоограничения. Эстетика становится
механизмом сакрализации — каналом, по которому сакральное обретает светскую и
ритуальную форму.

Мишель Фуко в своих поздних работах подчёркивал, что власть не является лишь
инструментом насилия, но выступает в виде нормализующего механизма, действующего

через «ритуалы, язык, телесные практики» [9, с. 56]. Она формирует не только поведение,
но и структуры чувствования, «встраивая» допустимые модели в повседневную ткань
жизни. Куртуазная культура, оформленная как система ритуалов и поэтического кода,
оказывается примером именно такой властной работы — она закрепляет духовное
знание в светской форме, не как проповедь, а как дисциплину.

Двор Алиеноры Аквитанской в этом контексте выступает как нормативное пространство —
locus, в котором сакрализованная эстетика превращается в социальную норму. Этот двор
не просто поддерживал поэтов и философов, но активно моделировал стиль поведения,
язык любви и формы символической инициации. Сама Алиенора здесь — не только
покровительница, но культурный архитектор, задающий правила элитарной трансляции.

Куртуазная культура, как подчёркивает Фуко, становится дискурсивным инструментом
власти, осуществляющей культурную гегемонию не через репрессию, а через

«производство» допустимого — телесного, лексического, морального [9, с. 30]. Эстетика
здесь не противостоит власти — она её канал. Поэзия, ритуал, придворный этикет и
стратифицированная модель общения формируют нормативное представление о
чувствах, где желать допустимо только в эстетизированной, ритуализованной форме.

Эстетизация сакрального становится тонким механизмом нормотворчества, создающим не
только культурный, но и социальный порядок. По Фуко, «власть не скрыта за дискурсом,

она проходит сквозь него, его структурирует» [9, с. 34]. Таким образом, эстетика в
куртуазной культуре выступает как вторая сакральность — светская, но наследующая
структурам гностической посвящённости.

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

50



Можно говорить о первом постантичном европейском историческом прецеденте
культурной гегемонии в грамшианском смысле. Куртуазность, рождённая в узких
аристократических кругах, быстро распространилась за пределы двора, становясь
эталоном поведения, мышления и чувствования.

Гностическое в ней сохранялось не в теологии, а в структуре чувственного и морального
опыта: дистанция, избранничество, страдание, отказ от обладания — всё это стало
формой самооформления личности в рамках элитарной культуры. Именно через эстетику
как ритуализированную дисциплину духа происходила легитимация внутреннего знания
— по сути, «гнозиса» — в светской форме.

Таким образом, куртуазная культура двора Алиеноры Аквитанской явилась не только
художественным и нравственным феноменом, но и институциональной системой
символической власти, закрепившей эзотерическое содержание в устойчивых
эстетических формах. Это и есть тот случай, когда эстетика становится носителем
сакрального, а светская культура — механизмом духовной трансляции.

Хотя гностические мотивы сохранялись и в народной культуре Лангедока — как это

показывает Леруа-Ладюри на примере духовных практик окситанских деревень [6], —
именно в придворной куртуазной культуре они получили нормативный статус,
оформившись в эстетический код элиты. Тем самым сакральное стало культурным: через
эстетизацию, ритуализацию и символизацию любовь и страдание обрели социальную
легитимность, а не только личную или мистическую значимость.

IV. Заключение

Проведённое исследование показало, что куртуазная культура, оформлявшаяся при
дворе Алиеноры Аквитанской, не была лишь эстетической формой или литературной
игрой, но представляла собой институциональный механизм культурной трансляции
гностико-катарских смыслов. Именно в этом пространстве происходил переход
сакрального в светское, религиозного в культурное, эзотерического в эстетическое.
Идеи дуализма, внутреннего знания (γν�σις), духовного восхождения и избранничества
были переосмыслены в поэтике fin’amor, в ритуалах придворной любви, в элитарном
кодексе чувств.

Поэзия трубадуров, придворная риторика, придворный этикет — всё это несло в
себе структуру сакрального знания, “переведённого” на язык культуры.
Куртуазность стала формой светской сакрализации, где гностическое содержание не
исчезло, а нашло устойчивую форму через эстетическую дисциплину. Именно здесь
куртуазная культура оформляется как одна из ранних форм культурной гегемонии в
западноевропейской традиции, где символическая власть утверждается не через
насилие, а через норму, стиль и ритуал.

Как подчеркивает Антонио Грамши, устойчивость власти в культурной сфере
обеспечивается не столько внешним принуждением, сколько интериоризацией норм,

когда «господствующая культура становится общепринятой как естественная» [10, с. 147].
В этом свете двор Алиеноры Аквитанской выступает как центр гегемонической
нормализации: куртуазные модели чувствования и поведения закреплялись не как
исключение, но как эталон. Именно в этой культурной системе гностическое знание о
внутреннем восхождении, страдании и очищении получало легитимную форму
элитарной чувствительности.

Мишель Фуко, рассматривая соотношение власти и тела, подчёркивает, что «власть

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

51



производит не просто законы, но и субъекта» — того, кто действует в пределах

допустимого, кто «исповедует нормы не как ограничение, а как форму бытия» [9, с. 95].
Это позволяет трактовать куртуазную культуру как механизм культурной
дисциплинации, в которой чувства и страсти приобретают ритуальный, подчинённый
форме статус. Эстетизация становится способом невидимой власти — той, что не давит, а
оформляет.

В свою очередь, Эрик Фёгелин указывал, что в кризисные эпохи культура «поглощает
функции сакрального», вырабатывая новые формы символического порядка, которые

воспроизводят трансцендентное в светской рамке [7, с. 211]. Куртуазная поэтика в этом
контексте — не просто игра, а форма сакральной дисциплины, переведённой в
придворный ритуал: она делает страдание, дистанцию и избранничество социально
выразимыми и философски значимыми.

Гностический дискурс как структура современной культуры

Современность всё более явно демонстрирует возвращение гностических структур, пусть
и в новых, секуляризованных формах. Как подчёркивает Джонотан Кахана-Блум,

гностицизм в XXI веке «не исчез, а лишь сменил код» [2, с. 28]. Ощущение отчуждения,
отказ от нормативного порядка, поиск внутренней истины и отстранённость от
социальных ролей — всё это возвращает нас к гностической парадигме.

Фуко подчёркивает: «Современный субъект формируется не против власти, а внутри неё

— через формы чувствования, телесные техники, язык и взгляды» [9, с. 34]. В этом
смысле куртуазная культура оказывается предшественником современной
нормативности, встроенной в символические формы. Она создаёт антропологическую
модель субъекта, где внутреннее восхождение — это не просто духовный акт, а
культурный ритуал, социально закреплённый и эстетически артикулированный.

Таким образом, гностический дискурс — это не только реликт античности, но и
активная матрица, структурирующая культуру, поведение и способы чувствования. Его
интенции продолжают проявляться в феноменах эстетической рефлексии над собой, в
светских формах духовной аскезы и в тонких режимах этического самоформирования, в
которых узнаётся структура гностического нарратива — пути, ведущего к внутреннему
освобождению. Именно в этом заключается философская значимость куртуазной
культуры: она показывает, как сакральное знание может сохраняться через форму —
эстетику, ритуал, норму — и таким образом оставаться живым в пространстве культуры.

Значение исследования: к философии культурной трансляции

Настоящее исследование позволяет по-новому взглянуть на механизмы трансформации
сакрального знания в светскую норму. Куртуазная культура оказывается примером того,
как религиозная структура может быть переведена в эстетическое поведение, как
гностические мотивы — страдание, инициация, восхождение — становятся культурными
кодификаторами элитарного стиля жизни. Это не просто история культуры — это
философская модель трансляции: как сакральное становится доступным, не утрачивая
своей глубины, но приобретая новую форму легитимности.

Библиография

1. Йонас Г. Гностицизм (Гностическая религия) / под ред. Е.А. Торчинова. СПб.: Лань;
1998. 384 с. 
2. Cahana-Blum, J. W restling with Archons: Gnosticism as a Critical Theory of Culture.

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

52



Lanham: Lexington Books; 2019. 199 p. 
3. Дюби Ж . Рыцарь, женщина, священник: становление брака в средневековой Франции.
М.: Республика; 1999. 408 с. 
4. Ле Гофф Ж . Цивилизация средневекового Запада. М.: Изд-во исторической книги;
1992. 448 с. 
5. Ружемон Д. Любовь и Запад. М.: Прогресс; 1990. 382 с. 
6. Леруа-Ладюри Э. Монтайю, окситанская деревня. М.: Высшая школа экономики; 2021.
416 с. 
7. Фёгелин Э. Новая наука политики. СПб.: Владимир Даль; 2021. 372 с. 
8. Можейко А. Меж тем к югу от Луары: южнофранцузский рыцарский идеал и
формирование cortezia. Минск: БГУ; 2020. 18 с. 
9. Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. М.: Касталь;
2021. 352 с. 
10. Грамши А. Тюремные тетради. М.: Российская политическая энциклопедия; 2007. 784
с. 
11. Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб.: Искусство-СПб; 2000. 704 с. 
12. Юнг К. Г. Архетип и символ. М.: Рефл-Бук; 1997. 448 с. 
13. Наг-Хаммади. Апокрифы раннего христианства / Пер. с копт., вступ. ст. и коммент. А.
В. Михалева. М.: РГГУ; 2008. 560 с. 
14. Нелли Р. Катары. Святые еретики. М.: Энигма; 2003. 352 с. 
15. Дювернуа Ж . Религия катаров. СПб.: Евразия; 2002. 272 с. 
16. Воше А. Святость в Средние века: Очерки религиозной антропологии. М.: Институт
философии РАН; 2002. 272 с. 
17. Мадоль Ж . Альбигойская драма и судьбы Франции. М.: Прогресс; 1965. 264 с. 
18. Новосёлова Н. А., Романова М. Е. Эволюция образа Алиеноры Аквитанской в
историко-культурной памяти // Вестник Московского университета. Серия 8. История.
2020. №6. С. 64–73. 
19. Сельченок Е. К. Трансформация идей гностицизма в европейской культуре //
Актуальные проблемы гуманитарного образования. Материалы V Международной научно-
практической конференции. СПб.: РХГА; 2018. С. 474–484. 
20. Arnaut Daniel. The Poetry of Arnaut Daniel. Edited by W ilhelm JJ. New York: Garland
Publishing; 1981. 146 p. 
21. Bernart de Ventadorn. The Songs of Bernart de Ventadorn. Edited by Nichols SG Jr.
Chapel Hill: University of North Carolina Press; 1962. p. 240 p. 
22. Найман А. Г. Песни трубадуров. М.: Наука; 1979. 256 с. 
23. Аникина Е. Ю. L’AMOR DE LONH… Откуда доносится эта далекая песнь? // Альманах
Центра поэзии XX века. СПб.: Российский христианский гуманитарный академический
университет; 2023. С. 85–86. 
24. Кёллер С. Х. Юнг и гностицизм. М.: Клуб Касталия; 2018. 328 с. 
25. Мейлах М. Б. К вопросу о структуре «куртуазного универсума» трубадуров //
Σημειωτκή. Sign Systems Studies. 1973;5:75–84. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемый текст «Влияние гностицизма катаров (альбигойцев) на формирование
куртуазной культуры в Европе через двор Алиеноры Аквитанской как опыт культурной
гегемонии элитарной культуры» представляет собой развёрнутое квалифицированное

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

53

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


междисциплинарное исследование на пересечении исторического, культурологического,
литературоведческого и философского дискурсов. Через призму конкретного
исторического сюжета (религиозное движение катаров в раннем средневековье,
куртуазная культура двора Алиеноры Аквитанской ) преломляются сюжеты
межкультурного взаимодействия, трансформации высокой/куртуазной культуры,
разнообразия форматов культурной трансляции и др. Теоретической основой работы
являются трактовки гностицизма/движения катаров в работах Ж . Ле Гоффа, Д.
Ружемона, Э. Леруа-Ладюри, Фуко. Грамши, Э. Фёгелина, Дж. Кахана-Блума (в т.ч.
понятие гностического дискурса как особой формы культурной критики,
мифологического языка, в котором отчуждённый субъект отвергает принципы
упорядоченного иерархического мира). Автор логично делит текст на несколько
разделов, последовательно останавливаясь на религиозно-философском содержании
учения катаров, культурно-посреднической роли двора Алиеноры Аквитанской,
структуре и идеологии куртуазной культуры и наконец взаимопроникновения учения
катаров и куртуазной культуры XII в.. Автор опирается на разнообразный круг
источников, в т.ч. на исторические хр о ники и поэзию трубадуров (культурно-
философскому анализу которой посвящена значительная часть текста). Выводы автора о
куртуазной культуре двора Алиеноры Аквитанской как институциональном механизме
культурной трансляции гностико-катарских смыслов представляется вполне
обоснованной в содержательной части работы: « Именно в этом пространстве
происходил переход сакрального в светское, религиозного в культурное,
эзотерического в эстетическое. Идеи дуализма, внутреннего знания (γν�σις), духовного
восхождения и избранничества были переосмыслены в поэтике fin’amor, в ритуалах
придворной любви, в элитарном кодексе чувств». Актуальность работы заключается в
обнаружении некоторых элементов гностической парадигмы в культуре XXI века;
рассуждения автора о переводе религиозной структуры в эстетическое поведение, а
религиозных догм - в культурный код также по своему применению выходят далеко за
рамки рассматриваемого временного отрезка. В целом, рецензируемый текст
представляет собой обращение к достаточно универсальным вопросам развития
культуры на конкретном материале Южной Франции XII в., сделанные выводы относятся
опять-таки не только к конкретной культурно-религиозной ситуации, но и в принципе к
форматам трансляции сакрального знания, способам взаимодействия элитарной и
народной культур, литературно-философской репрезентации женского образа,
смысловому наполнению любовной лирики, важности и устойчивости культурных
ритуалов и прочим комплексным вопросам, сохраняющим актуальность до наших дней.
Работа выполнена на высоком научно-методическим уровне, представляет безусловный
интерес для читателя и рекомендуется к публикации.

10.25136/2409-8744.2025.4.75174 Человек и культура, 2025 - 4

54


	Влияние гностицизма катаров (альбигойцев) на формирование куртуазной культуры в Европе через двор Алиеноры Аквитанской как опыт культурной гегемонии элитарной культуры

