
International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

296 

 

 

Научно-исследовательский журнал «International Journal of Medicine and Psychology / Между-

народный журнал медицины и психологии» 

https://ijmp.ru 

2025, Том 8, № 7 / 2025, Vol. 8, Iss. 7 https://ijmp.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.3.1. Общая психология, психология личности, история психо-

логии (психологические науки) 

УДК 159.9:39 

 

 
1 
Реунов Ю.С., 

1 
Центр египтологических исследований Российской академии наук 

 

Этнопсихологические особенности картины мира в традиционных культурах 
 

Аннотация: в статье представлены результаты комплексного исследования этнопсихологических осо-

бенностей формирования и функционирования картины мира в традиционных культурах. Основная цель 

исследования состоит в разработке интегративной структурно-функциональной модели, объясняющей ме-

ханизмы сохранения и трансформации сознания представителей традиционных культур в условиях глоба-

лизации. В работе последовательно решаются следующие задачи: анализ структурных компонентов карти-

ны мира (архетипов, аксиологем, мифологем) и их функционального взаимодействия; изучение роли идео-

логемы как системообразующего элемента, интегрирующего символические и ценностные аспекты тради-

ционного сознания; выявление адаптационных механизмов традиционных обществ к современным социо-

культурным вызовам; оценка влияния глобализации на процессы деконтекстуализации культурных форм 

при сохранении их глубинного символического значения. Методологическую основу исследования состав-

ляют сравнительный анализ, системный подход и междисциплинарный синтез достижений этнопсихоло-

гии, культурной антропологии и когнитивной психологии. Особое внимание уделяется разработке ориги-

нальной многоуровневой модели, учитывающей как универсальные закономерности функционирования 

традиционного сознания, так и культурно-специфические особенности различных этнических сообществ. 

Результаты исследования обладают значительным практическим потенциалом и могут быть применены: 

при разработке государственных программ сохранения нематериального культурного наследия; в создании 

образовательных программ по межкультурной коммуникации; в психолого-педагогическом сопровождении 

адаптации представителей традиционных культур; в консультативной практике работы с мигрантами; в со-

циально-культурном проектировании и разработке этнотуристических программ. Предложенная модель 

открывает новые перспективы для дальнейших сравнительных исследований в области этнопсихологии и 

культурной антропологии, а также может служить методологической основой для прикладных разработок в 

сфере межэтнического взаимодействия и культурной политики. 

Ключевые слова: этнопсихология, картина мира, традиционная культура, архетипы, идеологемы, ми-

фологемы, глобализация, культурный код, этническое сознание 
 

Для цитирования: Реунов Ю.С. Этнопсихологические особенности картины мира в традиционных 

культурах // International Journal of Medicine and Psychology. 2025. Том 8. № 7. С. 296 – 307. 
 

Поступила в редакцию: 25 июня 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 23 августа 2025 г.; Принята к 

публикации: 17 октября 2025 г. 

 
1 
Reunov Yu.S., 

1 
Centre for Egyptological Studies of the Russian Academy of Sciences 

 

Ethnopsychological features of the worldview in traditional cultures 
 

Abstract: this article is a comprehensive study of the ethnopsychological features of the formation and func-

tioning of the picture of the world in traditional cultures. The author's concept considers the picture of the world as 

a complex multi-level system, including three interconnected structural components: archetypes as the deep foun-

dations of the collective unconscious, axiologemes as value-normative constructs and mythologemes as narrative 

models of worldview. These elements form a stable system that performs the most important adaptive, value-

http://ijmp.ru/
https://ijmp.ru/archives/category/publications


International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

297 

normative and meaning-forming functions in traditional societies. The central place in the study is occupied by the 

analysis of the ideologeme as a system-forming element of traditional consciousness, integrating ideological, sym-

bolic and cultural aspects. The author conducts a critical review of the main theoretical approaches to the study of 

the picture of the world, including modern achievements of ethnopsychology, methodological developments of 

cognitive anthropology and the conceptual apparatus of depth psychology. On this basis, an original structural and 

functional model of the worldview in traditional societies has been developed, taking into account both universal 

patterns and culturally specific features. The empirical part of the study demonstrates the transformation processes 

occurring with traditional models of worldview under the influence of globalization. Particular attention is paid to 

the analysis of the paradoxical combination of decontextualization of cultural forms with the preservation of their 

deep symbolic meaning. The work examines in detail the mechanisms of cultural stability and adaptation strategies 

of traditional societies in the context of rapid socio-cultural changes. The research results have significant practical 

potential and can be applied: in the development of state programs for the preservation of intangible cultural herit-

age; in the creation of educational programs for intercultural communication; in psychological and pedagogical 

support for the adaptation of representatives of traditional cultures; in the consultative practice of working with mi-

grants; in socio-cultural design and the development of ethnotouristic programs. The proposed model opens up new 

prospects for further comparative research in the field of ethnopsychology and cultural anthropology, and can also 

serve as a methodological basis for applied developments in the field of interethnic interaction and cultural policy. 

Keywords: ethnopsychology, picture of the world, traditional culture, archetypes, ideologemes, mythologemes, 

globalization, cultural code, ethnic consciousness 
 

For citation: Reunov Yu.S. Ethnopsychological features of the worldview in traditional cultures. International 

Journal of Medicine and Psychology. 2025. 8 (7). P. 296 – 307. 
 

The article was submitted: June 25, 2025; Approved after reviewing: August 23, 2025; Accepted for publica-

tion: October 17, 2025 

 

Введение 

Современные процессы глобализации, характе-

ризующиеся интернационализацией, информати-

зацией и культурной трансформацией, оказывают 

значительное влияние на традиционные общества 

[12; 13; 38, p. 18-22]. Это приводит к переосмыс-

лению этнических констант, изменению культур-

ных кодов и модификации картины мира, форми-

руемой в рамках традиционных культур. Несмотря 

на возрастающий интерес к этнопсихологическим 

исследованиям [43, 44], феномен картины мира в 

традиционных обществах остается недостаточно 

изученным в рамках социально-психологического 

знания. Большинство существующих работ сосре-

доточенj на когнитивно-антропологических и 

лингвистических аспектах, тогда как структурно-

психологический анализ данного феномена требу-

ет дальнейшей разработки [20]. 

Актуальность исследования обусловлена необ-

ходимостью осмысления трансформаций этниче-

ской картины мира в условиях современных соци-

окультурных изменений. Традиционные культуры, 

сохраняющие архаичные элементы мировосприя-

тия, представляют особый интерес для понимания 

механизмов устойчивости и адаптации коллектив-

ного сознания [15, 18]. Кроме того, анализ струк-

турных компонентов картины мира (включая ар-

хетипические образования, аксиологические кон-

структы и мифологические репрезентации) предо-

ставляет методологическую основу для выявления 

как универсальных, так и культурно-

специфических характеристик этнопсихологиче-

ских моделей. 

Цель настоящего исследования заключается в 

системном анализе этнопсихологических детер-

минант картины мира традиционных культур с 

акцентом на ее ключевые структурные элементы: 

идеологические конструкты, архетипические пат-

терны и мифологические нарративы. Для дости-

жения поставленной цели решаются следующие 

исследовательские задачи: во-первых, выполнить 

критический анализ существующих теоретико-

методологических подходов к изучению феномена 

картины мира – в этнопсихологии и смежных дис-

циплинах; во-вторых, определить структуру и 

функции ключевых элементов картины мира в 

традиционных культурах; в-третьих, проанализи-

ровать влияние глобализации на трансформацию 

традиционных моделей мировосприятия. 

Материалы и методы исследований 

Методологическую основу исследования со-

ставляют: концепции этнопсихологии (С.В. Лурье, 

В.П. Зинченко); теория архетипов К.Г. Юнга; под-

ходы когнитивной антропологии (Р. Редфилд); 

анализ культурных кодов и идеологем (В.В. Зо-

тов). 

Научная новизна работы заключается в систе-

матизации структурных уровней картины мира 

традиционных культур и выявлении механизмов 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

298 

их трансформации под влиянием внешних факто-

ров. 

Практическая значимость исследования связана 

с возможностью применения его результатов в 

межкультурной коммуникации, образовательных 

программах по сохранению этнокультурного 

наследия, а также в совершенствовании программ 

адаптации мигрантов. 

Таким образом, данное исследование вносит 

вклад в развитие этнопсихологии, предлагая ком-

плексный анализ картины мира традиционных 

культур и ее динамики в современном глобализи-

рованном обществе. 

Исходным методологическим положением ис-

следования выступает междисциплинарный статус 

категории «картина мира», что обусловливает 

сложность ее однозначной концептуализации. 

Особую проблематичность приобретает вопрос 

терминологического разграничения применитель-

но к этническим исследованиям, где данное поня-

тие требует четкой операционализации. 

Результаты и обсуждения 

В современной научной традиции наблюдается 

тенденция к семантической конвергенции понятий 

«картина мира» и «образ мира», что представляет-

ся методологически неоправданным. Е.Ю. Арте-

мьева в своей концептуальной модели предлагает 

их принципиальное различение, рассматривая об-

раз мира как интегративную систему, выполняю-

щую регулирующую функцию в процессе взаимо-

действия человека с действительностью [2]. 

Согласно разработанной Е.Ю. Артемьевой 

многоуровневой модели, образ мира выступает 

комплексным образованием, включающим как 

когнитивные репрезентации объектов, так и аф-

фективные компоненты отношения к ним. Такой 

подход позволяет преодолеть редукционистские 

трактовки и рассматривать картину мира как один 

из структурных уровней в системе взаимодействия 

субъекта с окружающей реальностью, наряду с 

перцептивным миром и другими компонентами. 

Теоретическая ценность данного разграничения 

заключается в возможности дифференцированного 

анализа различных аспектов мировосприятия: если 

картина мира отражает преимущественно содер-

жательные характеристики, то образ мира выпол-

няет системообразующую функцию, интегрируя 

когнитивные и эмоционально-оценочные компо-

ненты. Такой подход создает методологическую 

основу для комплексного исследования этниче-

ских особенностей мировосприятия. 

Необходимо сразу заметить, что на становле-

ние концептуального знания, направленного на 

поиск способов (методов) изучения феномена 

«картины мира» в пределах этнопсихологической 

науки, оказали существенное влияние немецкие 

ученые, основоположники «völkerpsychologie» 

(нем. «психологии народов») Х. Штейнталь [48, 

49], М. Лацарус [32, 33] и В. Вундт [55, 56]. Не-

сколько позже их концепция была подвергнута 

критике американскими специалистами, предста-

вителями антропологической школы Ф. Боасом 

[25, 26] и его ученица Р. Бенедикт [23, 24]. Ф. Боас 

рассматривал картину мира как уникальную для 

каждого общества (этноса) систему представле-

ний, формулируемую триадой его языка (как ос-

новы мироздания), культуры (обусловленной ин-

дивидуальностью логики и ценностей) и истори-

ческого контекста (историческая детерминацией 

культурных моделей) [4]. Р. Бенедикт внесла су-

щественный вклад в разработку теоретических 

основ этнического функционирования, предложив 

концепцию универсальных психологических ха-

рактеристик, присущих всем представителям эт-

нической общности. Она, таким образом, видела 

картину мира как результат взаимодействия куль-

турных норм, психологических установок и исто-

рического контекста, формирующего уникальную 

модель реальности для каждого общества (этноса) 

[3]. Ее основной идеей являлось существование 

внутрикультурного интегратора, который опреде-

ляет развитие культуры в целом, а также отдель-

ных ее элементов. Р. Бенедикт ввела понятие «это-

са культуры», представляющего собой эмоцио-

нально-ценностное ее ядро [11, 14]. Притом этос 

культуры, что немаловажно, формируется истори-

чески, а не биологически, и характеризуется суще-

ственными отличиями от господствовавшей в то 

время в науке концепции «volksgeist» (нем. 

«народный дух») [23, p. 46049]. Благодаря вкладу 

в науку Р. Бенедикт были концептуально синтези-

рованы понятия «картина мира» и «национальный 

характер». Впоследствии идеи Ф. Боаса и Р. Бене-

дикт легли в фундамент современной культурной 

антропологии, со своих позиций разрабатываю-

щей проблему «национальной картины мира» [51, 

p. 140-142, 1480150]. 

Во второй половине XX в. значительный вклад 

в исследование феномена картины мира внесли 

представители когнитивной антропологии, осно-

вателем которой был Р. Редфилд. Его концепту-

альная модель акцентировала изучение когнитив-

ных структур, опосредующих процессы восприя-

тия действительности [40]. Как отмечал сам ис-

следователь, картина мира представляет собой 

«видение мироздания, характерное для того или 

иного народа, это представления членов общества 

о самих себе и о своих действиях, своей активно-

сти в мире» [11, с. 107]. 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

299 

Важным аспектом теории Р. Редфилда стало 

методологическое разграничение ключевых кате-

горий. Ученый подчеркивал, что «картина мира» 

отличается от ментальности (способ мышления у 

М.М. Бахтина, М. Блока, Ж.-П. Вернана, А.Я. Гу-

ревича, П.С. Гуревича, Ж. Дюби, Ж. Ле Гоффа, 

Ю.М. Лотмана, А.П. Огурцова, А.С. Панарина, 

В.А. Шкуратова, Л. Февра и др.) тем, что, будучи 

целостной системой представлений о реальности, 

обязательно включает космологию, ценности и 

нормы, а также разделение явлений на сакральное 

и профанное [42, p. 85-87; 28, p. 126-129]. 

Особое значение в его работах получило разли-

чение между: этосом культуры, национальным 

характером и собственно картиной мира, где по-

следняя, по его утверждению, характеризует 

именно взгляд субъекта культуры на внешний мир 

[42, p. 48-55]. Такой подход позволил по-новому 

осмыслить когнитивные основания традиционных 

культур, сохранив при этом важнейшие элементы 

их мировоззренческих систем. 

Проведенный анализ научного наследия Р. 

Редфилда выявляет ключевые положения его тео-

рии культурной динамики. Исследователь утвер-

ждал, что процесс накопления знаний в обществе 

представляет собой диалектическое взаимодей-

ствие между унаследованным опытом (результа-

том межпоколенческой передачи) и новыми ко-

гнитивными элементами. Этот процесс, по его 

мнению, формирует целостную систему ответов 

на «извечные вопросы бытия» и осуществляет по-

степенную трансформацию культурного «кода» 

этноса в исторической перспективе. 

Центральное место в концепции Р. Редфилда 

занимает тезис об уникальности каждой форми-

рующейся этнической картины мира. По его мне-

нию, всякая культура содержит внутри себя не-

сколько традиций. Ученый выделяет отдельно 

«малую традицию», которую формирует деревен-

ская община, а также «большую традицию», со-

здаваемую на основе храмов и школ. Это положе-

ние находит подтверждение в его анализе струк-

туры традиционных обществ. 

Особый интерес представляет разработанная Р. 

Редфилдом концепция «народного общества» – 

социальной формации, предшествующей урбани-

зации. Как он подчеркивал, первыми «народными 

обществами», вступившими в контакт с городской 

цивилизацией, стали «крестьянские» сообщества, 

сохраняющие аутентичные традиционные черты 

[16]. Для этих обществ характерен особый «стиль 

жизни», система ценностей и специфические эт-

нические константы, демонстрирующие удиви-

тельное сходство в различных регионах мира. 

При этом Р. Редфилд особо акцентировал вни-

мание на том, что в каждом из них преобладает 

индивидуальная мировоззренческая модель, а по 

сути – уникальная картина мира [41, p. 132-135, 

352-358]. В разработанной им теоретической си-

стеме можно выделить несколько фундаменталь-

ных положений, имеющих принципиальное значе-

ние для понимания этнокультурной динамики. 

Центральное место занимает динамическая модель 

культурного знания, рассматривающая процессы 

трансформации и преемственности в системах 

традиционных представлений. 

Особую научную ценность представляет пред-

ложенное исследователем разграничение между 

«малой» и «большой» традициями, отражающее 

сложную стратификацию культурного простран-

ства. Не менее значимой является концепция 

«народного общества», раскрывающая специфику 

догородских социальных форм и их трансформа-

цию в условиях модернизации. 

Важнейшим теоретическим достижением Ред-

филда стало осмысление диалектики универсаль-

ного и уникального в этнических картинах мира. 

Этот концептуальный подход позволяет анализи-

ровать как общие закономерности культурного 

развития, так и специфические особенности миро-

восприятия отдельных этнических сообществ, со-

здавая целостную методологическую основу для 

сравнительных культурных исследований. 

Данные теоретические положения сохраняют 

свою актуальность для современной антропологии 

и этнопсихологии, предлагая продуктивную ана-

литическую схему для изучения традиционных 

культур в условиях глобализационных процессов. 

Теоретические положения Р. Редфилда нашли 

свое развитие и оригинальную интерпретацию в 

работах российского этнопсихолога С.В. Лурье 

[36, p. 45, 67-73, 112-120; 37, s. 78]. Центральным в 

ее концепции стало понимание этнической карти-

ны мира как «особым образом структурированно-

го представления о мироздании, характерное для 

членов того или иного этноса, которое, с одной 

стороны, имеет адаптивную функцию, а с другой - 

воплощает в себе ценностные доминанты, прису-

щие культуре данного народа» [11, с. 59]. 

С.В. Лурье разработала комплексную модель 

структуры этнической картины мира, включаю-

щую три взаимосвязанных компонента. Первый – 

«центральная зона культуры», ядро этнического 

мировосприятия, содержащее этнические констан-

ты как психологические механизмы преодоления 

экзистенциальных угроз и базовые адаптационно-

деятельностные модели. Второй – защитная си-

стема, сохраняющая посредством ритуалов и норм 

поведения уникальность культуры. Третий – ком-



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

300 

плекс культурных представлений, включающий 

этнические традиции [36, p. 67-89]. 

Особое значение в концепции С. В. Лурье за-

нимает анализ сознательного уровня этнической 

картины мира, представленного традиционным 

сознанием (менталитетом) этноса [37, p. 48-50]. 

Как отмечает исследовательница, именно этот 

уровень обеспечивает адаптацию к условиям сре-

ды, опосредует связь между картиной мира и тра-

дицией [35]. 

Структурно-функциональная модель С.В. Лу-

рье позволила систематизировать компоненты эт-

нического мировосприятия, выявить механизмы 

культурной преемственности и определить адап-

тационный потенциал традиционных обществ. Ее 

теоретические построения представляют значи-

тельный интерес для современной этнопсихоло-

гии, предлагая продуктивную методологию анали-

за устойчивости и трансформации этнических кар-

тин мира в условиях глобализации. 

Значительный вклад в разработку проблемы 

картины мира внесла структурная модель созна-

ния, предложенная В.П. Зинченко [58, p. 50-52]. 

Развивая идеи А.Н. Леонтьева о целостной приро-

де образа мира как системы значений [34, p. 251-

260], ученый обосновал двухуровневую организа-

цию сознания. В его концепции бытийно-

деятельностный уровень (сознание для бытия) ин-

тегрирует биодинамические характеристики дей-

ствия и чувственные компоненты образа, тогда как 

рефлексивно-созерцательный уровень (сознание 

для сознания) объединяет знаковые системы и 

смысловые структуры [6]. 

Данная модель приобретает особую значимость 

при анализе этнопсихологических аспектов карти-

ны мира. Она позволяет рассматривать коллектив-

ное сознание этнических и национальных сооб-

ществ как сложноорганизованную систему, состо-

ящую из устойчивых ментальных образований – 

идеологем. Как свидетельствуют исследования, 

именно эти базовые единицы сознания детерми-

нируют специфику формирования мировосприя-

тия в различных культурных традициях, включая 

традиционные общества [59, p. 18-22]. 

Теоретическая ценность модели В. П. Зинченко 

заключается в ее эвристическом потенциале для 

изучения механизмов культурной передачи. Она 

предоставляет методологический инструментарий 

для анализа взаимосвязи между индивидуальными 

и коллективными формами сознания в процессе 

становления и развития этнических картин мира, 

открывая новые перспективы для сравнительных 

культурных исследований. 

Далее необходимо обратиться к феномену 

идеологемы. Идеологема представляет собой эле-

мент сознания (ментальную единицу), который 

заключает в себе идеологический компонент и ха-

рактеризуется разнообразием способов его репре-

зентации [5, с. 27]. Можно сказать, что идеологема 

представляет собой мировоззренческую «призму», 

сформированную на определенном этапе онтоге-

неза конкретного общества (этноса) как носителя 

традиционной культуры [61, s. 215]. У каждого 

«народного общества», в том числе, «крестьянско-

го», свой онтогенез, характерные свойства которо-

го были заложены на этапе зарождения общества 

[57, p. 118]. Он отражает «идеальную» систему 

ценностей, знаний и норм, в совокупности испол-

няющих роль фильтра в отношении принятия ре-

шения о необходимости реконструкции всей 

структуры «картины мира», изменения ее цен-

ностных доминант [60, p. 118]. 

В. В. Зотов в своих работах помещает термин 

«идеологема» в единый концептуальный ряд с та-

кими фундаментальными категориями, как архе-

тип, стереотип и прототип, объединяя их через 

общее родовое понятие «информационный образ» 

картины мира [62, p. 49; 63, p. 215]. Центральный 

элемент этой системы отличается значительной 

устойчивостью и долговременностью существова-

ния, представляя собой комплекс базовых симво-

лических образований архетипической природы. 

Как подчеркивает сам исследователь, «базовые 

символы и архетипы семьи всегда конкретны и 

всегда немногочисленны: ребенок, мать, отец – это 

потом уже на них вырастает целая культура» [7, с. 

199]. 

Разработанная В. В. Зотовым концепция ин-

формационных образов позволяет проследить вза-

имосвязь между глубинными структурами коллек-

тивного сознания и их конкретными культурными 

воплощениями, открывая новые перспективы для 

исследования динамики традиционных картин ми-

ра в условиях современных социокультурных 

трансформаций. 

Институциональный анализ позволяет рассмат-

ривать семью как важнейший культурный символ, 

обладающий архетипическими характеристиками. 

С.С. Анисина, опираясь на методологические под-

ходы В. Дильтея и Г.-Г. Гадамера, предлагает 

двуаспектное изучение этого феномена: с одной 

стороны, через формы проявления семейной жиз-

ни в конкретном историко-культурном контексте, 

с другой – через анализ смыслов и значений, при-

писываемых семье в данной культуре [1, с. 6-7]. 

Этот теоретический подход согласуется с базо-

вым определением культуры, предложенным Р. 

Редфилдом, согласно которому она состоит из тех 

«обыденных пониманий, проявляющихся в актах и 

артефактах, которые характеризуют общества» 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

301 

[40, p. 40]. Таким образом, идеологема предстает 

как сложное структурное образование, соединяю-

щее в себе устойчивые архетипические основания 

с конкретными культурно-историческими прояв-

лениями, что делает ее важным инструментом для 

анализа механизмов сохранения и трансляции 

культурных смыслов. 

Исследование этнопсихологических аспектов 

картины мира требует обращения к фундамен-

тальным положениям глубинной психологии, в 

частности, к анализу архетипических структур. В 

классической психологической традиции, восхо-

дящей к работам К.Г. Юнга, архетип (от греч. 

arche – первоначало, typos – образец) понимается 

как базовый структурный элемент коллективного 

бессознательного, представляющий собой универ-

сальные врожденные психические паттерны. Эти 

глубинные образования, как отмечается в фунда-

ментальных исследованиях, выполняют двоякую 

функцию: с одной стороны, они обусловливают 

автоматические реакции и предрасположенности, 

с другой - служат важнейшим инструментом пси-

хологической адаптации как отдельных индиви-

дов, так и целых культурных сообществ к изменя-

ющимся социальным условиям [31, p. 4, 42; 50, p. 

14-16, 42, 87]. 

Значение архетипов для понимания культурных 

моделей трудно переоценить. Они выступают в 

качестве устойчивых когнитивно-эмоциональных 

матриц, опосредующих процессы восприятия, ка-

тегоризации и осмысления действительности. В 

контексте традиционных культур архетипические 

структуры проявляют себя наиболее отчетливо, 

находя выражение в сакральных нарративах, об-

рядовых практиках и системе культурных симво-

лов, которые образуют концептуальное ядро этни-

ческого мировоззрения. 

Особую научную ценность архетипический 

подход приобретает при объяснении феномена 

культурной устойчивости. Будучи элементами 

коллективного бессознательного, архетипы обес-

печивают преемственность базовых мировоззрен-

ческих схем, одновременно допуская их содержа-

тельную трансформацию в различных историко-

культурных условиях. Эта диалектика постоянства 

и изменчивости делает архетипическую теорию 

исключительно продуктивной методологической 

основой для изучения традиционных картин мира, 

позволяя анализировать их как сложные динами-

ческие системы, сохраняющие идентичность при 

внешних изменениях. Данный концептуальный 

подход открывает новые перспективы для пони-

мания механизмов культурной преемственности и 

трансформации, что особенно актуально в услови-

ях современных глобализационных процессов, 

ставящих перед традиционными обществами про-

блему сохранения культурной идентичности. 

В ряде исследований архетип описывается и 

как носитель первоначальных ценностей коллек-

тивного бессознательного, соединенных с эмоци-

ями человека [39, p. 16]. Таким образом, контек-

стуально, архетип – это традиционное культурное 

первоначало, заданное определенной совокупно-

стью ценностей (ценностных доминант), которые 

сохраняли свою актуальность и социально-

психологическую значимость в условиях смены 

стадий развития общества (этноса) как носителя 

традиционной культуры. Далее, они образовали 

универсальную модель коллективного бессозна-

тельного, согласно смыслам и в соответствии с 

нормами которой существует и развивается кон-

кретное общество. Один из примеров этого – архе-

тип «соборности», отсылающий к коллективизму, 

общинности. Вместе с тем, в зависимости от сре-

довых факторов, в которых развивается конкрет-

ное общество, указанные «постулаты» и нормы 

могут быть интерпретированы. Так возникает ак-

сиологема – реципированная обществом система 

смыслов и норм поведения и отношения, облада-

ющая абсолютной ценностью, игнорирование ко-

торой социально не одобряется [54, p. 15-18, 142; 

47, p. 89-91, 112]. Это особенно наглядно просле-

живается на примере традиционных культур [9]. 

В настоящее время абсолютной ценностью 

(ценностной ориентацией) для представителей 

традиционных культур обладают, в том числе, со-

циальные связи и коммуникация [30, p. 97-101, 

113; 53, p. 43-45, 78]. Для представителей истинно 

традиционной (деревенской) культуры они опре-

деляются сохранением открытости, тесной взаи-

мосвязью между членами общества, само общение 

носит доверительный характер, а поведение в це-

лом опирается на устоявшиеся нормы, нарушение 

которых приводит к общественному осуждению 

[41, p. 132-135, 187-189]. Кроме того, среди пред-

ставителей традиционной культуры преобладают 

родственные и соседские связи, формирующие 

коллективное самосознание [52, p. 45-47, 72]. 

Впрочем, важно подчеркнуть, что ценности 

культуры суть не высеченные в граните безжиз-

ненные идеи – они могут в разной мере изменять-

ся, например, под влиянием глобализации и урба-

низации. Более того, в какой-то мере концепты 

(смыслы), составляющие тонкую ткань обще-

ственных отношений, могут быть интерпретиро-

ваны и даже переосмыслены. Так, в социальные 

связи и коммуникацию представителей традици-

онной культуры могут «проникнуть» аноним-

ность, поверхностность контактов, что лишь под-

крепляется многообразием культурных явлений и 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

302 

высокой социальной мобильностью, характерной 

для современности [29, p. 21-24]. 

Далее целесообразно обратиться к феномену 

мифологемы. Когда интерпретация упомянутых 

выше концептов приживается в обществе (этносе) 

как носителе традиционной культуры, т. е. прони-

кает в систему коллективного бессознательного, 

возникает этот феномен. Проявления мифологемы 

особенно наглядны в отношении к традициям и 

труду. Для традиционных обществ характерны 

строгое соблюдение обычаев, последовательность 

в повторении единожды принятого порядка, схемы 

деятельности и отношения к ней, а также устойчи-

вое к влияниям извне понимание (трактовка) жиз-

ненных событий. Так, разнообразные религиозные 

обряды и сезонные праздники сохраняются даже в 

условиях модернизации – порой лишь как дань 

традиции. К примеру, уважение к земле, ее обра-

ботке и сопутствующие этому ритуалы не исчеза-

ют даже в условиях сущностно значимых перемен 

в жизни общества, смены общественно-

политического строя [46, p. 112-115, 178-181]. 

Мультикультурализм и глобализация способ-

ствуют обновлению регулярно воспроизводимых 

культурных форм. Так, свадебные обряды могут 

утратить те смыслы, которые были заложены в 

них изначально, оставляя лишь внешнюю форму, 

т. е. деконтекстуализируются [21, p. 44-47, 89-92]. 

Религиозные практики теряют изначально этниче-

ски обусловленные черты, становятся формаль-

ными и, одновременно с этим, универсальными 

[22, p. 56-58, 89-91]. Символическое осмысление 

труда как формы социально одобряемого поведе-

ния может полностью или частично утратить су-

ществовавшую прежде связь с природой, а ценно-

сти, признаваемые и транслируемые большин-

ством в обществе, определяются, прежде всего, 

социальным положением индивида и его доходом. 

Такова цена «осовременивания» культуры и сти-

рания границ между разными ее видами. 

Современное состояние исследований мифоло-

гемы характеризуется заметной асимметрией 

научных подходов. Доминирование филологиче-

ских и лингвистических исследований привело к 

формированию узкоспециализированной трактов-

ки данного феномена как образа мифологических 

систем, «перекочевавших в художественные тек-

сты» [10, с. 63]. Подобная исследовательская пер-

спектива, будучи методологически ограниченной, 

не позволяет раскрыть всю сложность и много-

мерность мифологемы как культурно-

психологического явления. 

В этом контексте особую значимость приобре-

тает концепция Ю.Л. Шишовой, предлагающая 

принципиально иную точку зрения: «рассматрива-

емая как ментальная структура, природно-

культурная составляющая человеческой психики, 

мифологема существует до текста и вне текста, и 

может актуализироваться, помимо текста, в иных 

формах культурной деятельности человека (в иг-

рах, обычаях, ритуалах)» [19, с. 7-8]. Такой подход 

позволяет преодолеть текстоцентрическую огра-

ниченность предшествующих исследований и рас-

сматривать мифологему как фундаментальный 

элемент коллективного сознания, проявляющийся 

в различных формах культурной практики. Теоре-

тическая ценность данного подхода заключается в 

его способности интегрировать психологические, 

культурологические и антропологические аспекты 

изучения мифологемы, создавая основу для под-

линно междисциплинарного анализа этого слож-

ного феномена. 

Функциональный анализ мифологемы выявляет 

ее поливалентную природу. В познавательном ас-

пекте она выполняет эвристическую функцию, 

предлагая аналоговые модели мироустройства. 

Аксиологическое измерение проявляется в транс-

ляции ключевых социокультурных ценностей, то-

гда как регулятивная функция находит выражение 

в формировании системы культурных запретов и 

предписаний. 

И.Ю. Ильинова расширяет понимание функци-

онального спектра, акцентируя номинативную со-

ставляющую, связанную с процессами «именова-

ния (“обживания мира”) и переименования субъ-

ектов и объектов в постоянно меняющейся когни-

тивной картине мира» [8, с. 187]. Особую значи-

мость здесь приобретает мировоззренческая функ-

ция, на которую указывал М. Элиаде, рассматри-

вавший конструирование картины мира через 

призму актуализации мифологем в конкретных 

историко-культурных контекстах [27, p. 139-142]. 

Р. Сигал развивает эту концепцию, трактуя ми-

фологему как культурно-психологический кон-

структ, синтезирующий различные образы реаль-

ности [45, p. 72-74]. Подобный интегративный 

подход преодолевает ограничения узкодисципли-

нарных трактовок, раскрывая мифологему как 

фундаментальный элемент коллективного созна-

ния и важнейший механизм культурной трансля-

ции. 

Проведенное исследование позволило выявить 

ключевые этнопсихологические особенности кар-

тины мира в традиционных культурах и раскрыть 

механизмы ее формирования и трансформации. На 

основе анализа теоретических подходов и струк-

турных компонентов картины мира были сделаны 

следующие выводы. 

Во-первых, картина мира в традиционных 

культурах представляет собой сложную много-



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

303 

уровневую систему, включающую архетипы, ак-

сиологемы и мифологемы. Эти элементы выпол-

няют адаптивную, ценностно-нормативную и ми-

ровоззренческую функции, обеспечивая устойчи-

вость культуры в условиях изменений. 

Во-вторых, идеологема выступает ключевым 

структурным компонентом картины мира, объ-

единяющим идеологический, ценностный и сим-

волический аспекты. Ее анализ позволяет понять, 

как традиционные общества кодируют и передают 

культурные смыслы через поколения. 

В-третьих, архетипы (например, коллективиз-

ма, связи с природой) формируют основу коллек-

тивного бессознательного, определяя устойчивые 

модели восприятия и поведения. Их изучение под-

тверждает универсальность некоторых элементов 

картины мира при сохранении этнокультурной 

специфики. 

В-четвертых, мифологемы играют роль ин-

струмента культурной адаптации, трансформиру-

ясь под влиянием внешних факторов (глобализа-

ции, урбанизации), но сохраняя связь с архаичны-

ми смыслами. Это особенно заметно в ритуалах, 

фольклоре и повседневных практиках традицион-

ных обществ. 

В-пятых, глобализация оказывает двойственное 

влияние на традиционные картины мира: с одной 

стороны, она приводит к деконтекстуализации 

культурных форм (например, обрядов), а с другой 

– актуализирует их символическое значение как 

маркеров идентичности. 

Перспективы дальнейших исследований связа-

ны с углубленным изучением динамики картины 

мира в условиях цифровизации, а также с приме-

нением междисциплинарных подходов (например, 

когнитивной лингвистики и нейропсихологии) для 

анализа ментальных структур традиционных куль-

тур. 

Выводы 

Проведенное исследование позволило раскрыть 

системный характер этнопсихологических осо-

бенностей картины мира в традиционных культу-

рах. Анализ структурных компонентов – архети-

пов, аксиологем и мифологем – выявил их взаимо-

связь как элементов целостного механизма куль-

турного мировосприятия. Разработанная модель 

подтвердила свою научную ценность, продемон-

стрировав как универсальные закономерности со-

хранения традиций, так и уникальные адаптаци-

онные стратегии различных обществ в условиях 

глобализации. 

Особое значение имеет обнаруженный пара-

докс современной культурной динамики: при 

внешней трансформации форм традиционной 

культуры их глубинная символическая основа со-

храняет устойчивость. Это свидетельствует о 

наличии мощных механизмов психологической 

защиты и адаптации в традиционных картинах 

мира. 

Теоретическая значимость исследования за-

ключается в преодолении междисциплинарных 

барьеров между психологическим, антропологиче-

ским и культурологическим подходами к изуче-

нию этнического сознания. Практическая цен-

ность работы проявляется в возможности приме-

нения ее результатов для разработки программ 

сохранения культурного наследия, учитывающих 

как традиционные ценности, так и требования со-

временности. 

Перспективными направлениями дальнейших 

исследований могут стать: изучение когнитивных 

механизмов передачи традиционных знаний, ана-

лиз влияния цифровых технологий на трансфор-

мацию этнического сознания, а также исследова-

ние новых форм актуализации архетипических 

структур в современной культуре. 

Проведенная работа подтверждает необходи-

мость комплексного подхода к изучению традици-

онных картин мира, объединяющего анализ их 

устойчивых оснований и динамических форм су-

ществования в условиях глобальных изменений. 

 

Список источников 
1. Анисина С.С. Социокультурные архетипы семьи и брака: автореф. дис. ... канд. философ. наук. 

Тюмень, 2002. 17 с. 

2. Артемьева Е.Ю. Психология субъективной семантики: истоки и развитие: колл. монография / Под. 

общ. ред. И.Б. Ханина, Д.А. Леонтьева. М.: Смысл, 2011. 472 с. 

3. Бенедикт Р. Модели культуры. 2-е изд., испр. и доп. М.: Издательская группа «Альма Матер», 2024. 

340 с. 

4. Боас Ф. Раса, язык и культура / пер. с англ., под науч. ред. И.В. Кузнецова. М.: Издательская группа 

«Альма Матер», 2023. 676 с. 

5. Гуань Цзюньбо Идеологема «национальная идея» в русской православной проповеди: 

лингвокультурологический аспект: в 2-х т.: дис. ... канд. филол. наук. Санкт-Петербург, 2023. 417 с. 

6. Зинченко В.П. Миры сознания и структура сознания // Вопросы психологии. 1991. № 2. С. 15 – 37. 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

304 

7. Зотов В.В., Каменева Т.Н., Левин А.И. Современный образ семьи в массмедиа: к обоснованию 

концепта идеологема семьи // Ученые записки Российского государственного социального университета. 

2012. № 2 (102). С. 198 – 200. 

8. Ильинова Е.Ю. Мифологема как эвристический прием интерпретации когнитивной картины мира // 

STUDIA LINGUISTICA. Вып. XXI. Антропоцентрическая лингвистика: проблемы и решения: сб. научных 

трудов. СПб.: Политехника-сервис, 2012. С. 184 – 194. 

9. Кретов А.А., Стародубцева Ю.А. Русские аксиологемы по данным МАСа-2 // Политическая 

лингвистика. 2016. № 2 (56). С. 140 – 154. 

10. Левитская Н.А., Ломакина О.В. Анализ мифологем и концептов как путь к пониманию 

литературного произведения // Жанрологический сборник. Вып. 1. Елец: ЕГУ им. И. А. Бунина, 2004. С. 62 

– 66. 

11. Лурье С.В. Историческая этнология: учеб. пособие для вузов. М.: Гаудеамус: Акад. Проект, 2004. 

622 с. 

12. Лурье С.В. Метаморфозы традиционного сознания: (Опыт разраб. теорет. основ этнопсихологии и их 

применения к анализу ист. и этногр. материала). СПб.: Тип. им. Котлякова, 1994. 286 с. 

13. Лурье С.В. Теоретические основания этнопсихологических исследований истории культуры: 

автореф. дис. ... докт. культ. Москва, 1998. 32 с. 

14. Мнацаканян М.О. Нации и национализм. Социология и психология национальной жизни: учеб. 

пособие для вузов. М.: ЮНИТИ-ДАНА, 2017. 367 с. 

15. Обухов А.С. Этнопсихологические вариации современных традиционных культур России // В кн. 

«Волковских чтений: Этнопедагогическая направленность современного образования: содержательные и 

технологические основы: сб. науч. тр.». Йошкар-Ола: Марийский государственный университет, 2014. С. 

27 – 34. 

16. Обухов А.С. Психология личности в контексте реалий традиционной культуры. М.: Издательство 

«Прометей» МПГУ, 2006. 352 с. 

17. Пивторак Е.В. Символика и семантика компонентов модели мира в русской традиционной культуре: 

Монография. М.: Издательские решения, 2019. 157 с. 

18. Товуу С.С. Этническая картина мира: теоретико-методологические аспекты // Вестник Тувинского 

государственного университета. Социальные и гуманитарные науки. 2012. № 1. С. 16 – 22. 

19. Шишова Ю.Л. Лингвистическая объективация мифологемы пути в современной англоязычной 

литературе: автореф. дис. ... канд. филол. наук. Санкт-Петербург, 2002. 14 с. 

20. Яркова Е.Н. Культуроцентризм как стратегия бытия и познания // Koinon. 2020. Т. 1. № 1-2. С. 199 – 

215. 

21. Appadurai A. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis: University of Min-

nesota Press, 1996. 229 p. 

22. Beck U. The Cosmopolitan Vision. Cambridge: Polity Press, 2006. 198 p. 

23. Benedict R. Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin, 1934. xiii, 290 p. 

24. Benedict R. The Chrysanthemum and the Sword: Patterns of Japanese Culture. Boston: Houghton Mifflin, 

1946. ix, 324 p. 

25. Boas F. Race, Language and Culture. New York: Macmillan, 1940. xii, 647 p. 

26. Boas F. The Mind of Primitive Man. New York: Macmillan, 1911. x, 294 p. 

27. Eliade M. Myth and Reality. New York: Harper & Row, 1963. 204 p. 

28. Geertz C. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973. 470 p. 

29. Giddens A. The Consequences of Modernity. Stanford: Stanford University Press, 1990. 186 p. 

30. Hofstede G., Hofstede G. J., Minkov M. Cultures and Organizations: Software of the Mind. 3rd ed. New 

York: McGraw-Hill, 2010. 561 p. 

31. Jung C. G. The Archetypes and the Collective Unconscious (Collected Works. Vol. 9, Part 1). 2nd ed. 

Princeton: Princeton University Press, 1968. 451 p. 

32. Lazarus M. Ueber das Verhältnis des Einzelnen zur Gesammtheit. Berlin: Dümmler, 1861. 180 p. 

33. Lazarus M., Steinthal H. Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft. 1860-1890. Bd. 1-20. 

34. Leontiev A. N. Problems of the Development of the Mind. Moscow: Progress Publishers, 1981. 368 p. 

35. Lourié S. La conscience ethnique: mécanismes et fonctions. Paris: Éditions Anthropologiques, 2005. P. 33 – 

47. 

36. Lurie S. V. Historical Ethnology: The Science of the Ethnic Picture of the World. Lewiston: Edwin Mellen 

Press, 1998. 320 p. 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

305 

37. Lurie S. W. Die ethnische Weltanschauung: Eine kulturhistorische Studie. Berlin: Verlag Dr. Köster, 2001. 

210 S. 

38. Martsinkovskaya T. D. Transitivity and Psychological Adaptations to Social Changes // Psychology in Rus-

sia: State of the Art. 2014. Vol. 7. No. 3. P. 13 – 24. 

39. Pearson C., Marr H. What story are you living? A workbook and guide to interpreting results from the 

PMAI instrument. 1st ed. Gainesville: Center for Applications of Psychological Type, 2007. 163 p. 

40. Redfield R. Peasant Society and Culture: An Anthropological Approach to Civilization. Chicago: University 

of Chicago Press, 1956. 162 p. 

41. Redfield R. The Folk Culture of Yucatan. Chicago: University of Chicago Press, 1941. 416 p. 

42. Redfield R. The Primitive World and Its Transformations. NY: Cornell University Press, 1953. 185 p. 

43. Reunov Yu.S. “Fry the skull of a catfish in oil. Apply it to the head”: on the issue of the diagnostics and 

treatment of conversion disorders in Ancient Egypt // Voprosy Istorii. 2023. No. 11-1. P. 20 – 31. 

44. Reunov Yu.S. Battle scenes in the Nubian temple Beit el-Wali and the ancient Egyptian image of the world 

// Вопросы истории. 2022. № 5 (1). P. 48 – 63. 

45. Segal R.A. Myth: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2004. 163 p. 

46. Shanin T. Peasants and Peasant Societies. 2nd ed. Oxford: Blackwell Publishers, 1987. 348 p. 

47. Sharifian F. Cultural Conceptualisations and Language. Amsterdam: John Benjamins, 2011. 271 p. 

48. Steinthal H. Charakteristik der hauptsächlichsten Typen des Sprachbaues. Berlin: Dümmler, 1850. 210 p. 

49. Steinthal H. Grammatik, Logik und Psychologie: Ihre Prinzipien und ihr Verhältnis zueinander. Berlin: 

Dümmler, 1855. xvi, 344 p. 

50. Stevens A. Archetype Revisited: An Updated Natural History of the Self. 2nd ed. London: Brunner-

Routledge, 2003. 304 p. 

51. Stocking G. W. Race, Culture, and Evolution: Essays in the History of Anthropology. Chicago: University 

of Chicago Press, 1968. P. 133-157. 

52. Tonkin E. Narrating Our Pasts: The Social Construction of Oral History. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1992. 188 p. 

53. Triandis H. C. Individualism and Collectivism. Boulder: Westview Press, 1995. 259 p. 

54. Wierzbicka A. Understanding Cultures Through Their Key Words. Oxford: Oxford University Press, 1997. 

317 p. 
55. Wundt W. Elemente der Völkerpsychologie: Grundlinien einer psychologischen Entwicklungsgeschichte 

der Menschheit. Leipzig: Kröner, 1912. vii, 523 p. 
56. Wundt W. Völkerpsychologie: Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. 

Leipzig: Engelmann, 1900-1920. 10 Bde. 
57. Zinchenko V.P. Cultural-Historical Psychology and the Activity Theory: The Ontogenesis of Traditional 

Societies // Soviet Psychology. 1994. Vol. 32, No. 2. P. 23 – 45. 
58. Zinchenko V.P. Levels of Consciousness: An Activity Approach // Soviet Psychology. 1989. Vol. 27. No 3. 

P. 45 – 62. 
59. Zinchenko V.P. The Problem of the Units of Analysis in Psychology // Soviet Psychology. 1985. Vol. 23. 

No. 3. P. 7 – 34. 

60. Zinchenko V. The Psychogenesis of Peasant Communities // Cultural Psychology: A Once and Future Dis-

cipline (ed.: Cole M.). Cambridge: Harvard University Press, 1996. P. 112 – 135. 
61. Zinchenko W. Die Ontogenese der bäuerlichen Gesellschaft: kulturhistorische Analyse // Psychologische 

Beiträge. 1995. Bd. 37. P. 210 – 229. 
62. Zotov V.V. Ideologeme as a Cultural Code Marker // Journal of Language and Cultural Education. 2020. 

Vol. 8. No 2. P. 45 – 63. 
63. Zotow W. Ideologeme als kulturelle Informationsbilder // Zeitschrift für Slawistik. 2019. Bd. 64. P. 210 – 

225. 
 

References 

1. Anisina S.S. Sociocultural archetypes of family and marriage: author's abstract. diss. ... candidate of philo-

sophical sciences. Tyumen, 2002. 17 p. 

2. Artemyeva E.Yu. Psychology of subjective semantics: origins and development: collective monograph. Un-

der. general. ed. I.B. Khanin, D.A. Leontiev. Moscow: Smysl, 2011. 472 p. 

3. Benedict R. Models of culture. 2nd ed., corrected. and enlarged. Moscow: Alma Mater Publishing Group, 

2024. 340 p. 

4. Boas F. Race, language and culture. translated from English, under scientific ed. I.V. Kuznetsov. M.: Alma 

Mater Publishing Group, 2023. 676 p. 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

306 

5. Guan Junbo The Ideologem "National Idea" in Russian Orthodox Sermons: Linguocultural Aspect: in 2 vol-

umes: Diss. ... Cand. Philological Sciences. St. Petersburg, 2023. 417 p. 

6. Zinchenko V.P. Worlds of Consciousness and the Structure of Consciousness. Questions of Psychology. 

1991. No. 2. P. 15 – 37. 

7. Zotov V.V., Kameneva T.N., Levin A.I. The Modern Image of the Family in the Mass Media: Towards a 

Substantiation of the Concept of the Family Ideologeme. Scientific Notes of the Russian State Social University. 

2012. No. 2 (102). P. 198 – 200. 

8. Ilyinova E.Yu. Mythologem as a heuristic device for interpreting the cognitive picture of the world. STUDIA 

LINGUISTICA. Issue XXI. Anthropocentric linguistics: problems and solutions: collection of scientific papers. 

SPb.: Politekhnika-servis, 2012. P. 184 – 194. 

9. Kretov A.A., Starodubtseva Yu.A. Russian axiologemes according to MAS-2 data. Political linguistics. 2016. 

No. 2 (56). P. 140 – 154. 

10. Levitskaya N.A., Lomakina O.V. Analysis of mythologemes and concepts as a way to understanding a liter-

ary work. Genre collection. Issue 1. Yelets: ESU named after I.A. Bunin, 2004. P. 62 – 66. 

11. Lurye S.V. Historical Ethnology: a textbook for universities. Moscow: Gaudeamus: Acad. Proekt, 2004. 622 

p. 

12. Lurye S.V. Metamorphoses of Traditional Consciousness: (Experience in Developing Theoretical Founda-

tions of Ethnopsychology and Their Application to the Analysis of Historical and Ethnographic Material). St. Pe-

tersburg: Kotlyakov Press, 1994. 286 p. 

13. Lurye S.V. Theoretical Foundations of Ethnopsychological Studies in the History of Culture: author's ab-

stract. diss. ... doctor of culture. Moscow, 1998. 32 p. 

14. Mnatsakanyan M.O. Nations and Nationalism. Sociology and Psychology of National Life: a textbook for 

universities. Moscow: UNITY-DANA, 2017. 367 p. 

15. Obukhov A.S. Ethnopsychological variations of modern traditional cultures of Russia. In the book. "Volkov 

Readings: Ethnopedagogical focus of modern education: substantive and technological foundations: collection of 

scientific works". Yoshkar-Ola: Mari State University, 2014. P. 27 – 34. 

16. Obukhov A.S. Psychology of personality in the context of the realities of traditional culture. Moscow: Pro-

metheus Publishing House, Moscow Pedagogical State University, 2006. 352 p. 

17. Pivtorak E.V. Symbolism and semantics of the components of the world model in Russian traditional cul-

ture: Monograph. Moscow: Publishing Solutions, 2019. 157 p. 

18. Tovuu S.S. Ethnic picture of the world: theoretical and methodological aspects. Bulletin of the Tuva State 

University. Social Sciences and Humanities. 2012. No. 1. P. 16 – 22. 

19. Shishova Yu.L. Linguistic objectification of the mythologem of the path in modern English-language litera-

ture: author's abstract. dis. ... Cand. Philological Sciences. St. Petersburg, 2002. 14 p. 

20. Yarkova E.N. Culturcentrism as a strategy of being and cognition. Koinon. 2020. Vol. 1. No. 1-2. P. 199 – 

215. 

21. Appadurai A. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis: University of Min-

nesota Press, 1996. 229 p. 

22. Beck U. The Cosmopolitan Vision. Cambridge: Polity Press, 2006. 198 p. 

23. Benedict R. Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin, 1934. xiii, 290 p. 

24. Benedict R. The Chrysanthemum and the Sword: Patterns of Japanese Culture. Boston: Houghton Mifflin, 

1946. ix, 324 p. 

25. Boas F. Race, Language and Culture. New York: Macmillan, 1940. xii, 647 p. 

26. Boas F. The Mind of Primitive Man. New York: Macmillan, 1911. x, 294 p. 

27. Eliade M. Myth and Reality. New York: Harper & Row, 1963. 204 p. 

28. Geertz C. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973. 470 p. 

29. Giddens A. The Consequences of Modernity. Stanford: Stanford University Press, 1990. 186 p. 

30. Hofstede G., Hofstede G. J., Minkov M. Cultures and Organizations: Software of the Mind. 3rd ed. New 

York: McGraw-Hill, 2010. 561 p. 

31. Jung C.G. The Archetypes and the Collective Unconscious (Collected Works. Vol. 9, Part 1). 2nd ed. 

Princeton: Princeton University Press, 1968. 451 p. 

32. Lazarus M. Ueber das Verhältnis des Einzelnen zur Gesammtheit. Berlin: Dümmler, 1861. 180 p. 

33. Lazarus M., Steinthal H. Zeitschrift für Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft. 1860-1890. Bd. 1-20. 

34. Leontiev A. N. Problems of the Development of the Mind. Moscow: Progress Publishers, 1981. 368 p. 



International Journal of Medicine and Psychology /                           2025, Vol. 8, Iss. 7 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 7 https://ijmp.ru 

  
 

307 

35. Lourié S. La conscience ethnique: mécanismes et fonctions. Paris: Éditions Anthropologiques, 2005. P. 33 – 

47. 

36. Lurie S.V. Historical Ethnology: The Science of the Ethnic Picture of the World. Lewiston: Edwin Mellen 

Press, 1998. 320 p. 

37. Lurie S.W. Die ethnische Weltanschauung: Eine kulturhistorische Studie. Berlin: Verlag Dr. Koster, 2001. 

210 S. 

38. Martsinkovskaya T.D. Transitivity and Psychological Adaptations to Social Changes. Psychology in Russia: 

State of the Art. 2014. Vol. 7.No. 3. P. 13 – 24. 

39. Pearson C., Marr H. What story are you living? A workbook and guide to interpreting results from the 

PMAI instrument. 1st ed. Gainesville: Center for Applications of Psychological Type, 2007. 163 p. 

40. Redfield R. Peasant Society and Culture: An Anthropological Approach to Civilization. Chicago: University 

of Chicago Press, 1956. 162 p. 

41. Redfield R. The Folk Culture of Yucatan. Chicago: University of Chicago Press, 1941. 416 p. 

42. Redfield R. The Primitive World and Its Transformations. NY: Cornell University Press, 1953. 185 p. 

43. Reunov Yu.S. "Fry the skull of a catfish in oil. Apply it to the head": on the issue of the diagnostics and 

treatment of conversion disorders in Ancient Egypt. Questions Istorii. 2023. No. 11-1. P. 20 – 31. 

44. Reunov Yu.S. Battle scenes in the Nubian temple Beit el-Wali and the ancient Egyptian image of the world. 

Questions of history. 2022. No. 5 (1). P. 48 – 63. 

45. Segal R.A. Myth: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2004. 163 p. 

46. Shanin T. Peasants and Peasant Societies. 2nd ed. Oxford: Blackwell Publishers, 1987. 348 p. 

47. Sharifian F. Cultural Conceptualisations and Language. Amsterdam: John Benjamins, 2011. 271 p. 

48. Steinthal H. Charakteristik der hauptsächlichsten Typen des Sprachbaues. Berlin: Dümmler, 1850. 210 p. 
49. Steinthal H. Grammatik, Logik und Psychologie: Ihre Prinzipien und ihr Verhältnis zueinander. Berlin: 

Dümmler, 1855. xvi, 344 p. 
50. Stevens A. Archetype Revisited: An Updated Natural History of the Self. 2nd ed. London: Brunner-

Routledge, 2003. 304 p. 
51. Stocking G. W. Race, Culture, and Evolution: Essays in the History of Anthropology. Chicago: Uni-versity 

of Chicago Press, 1968. P. 133 – 157. 

52. Tonkin E. Narrating Our Pasts: The Social Construction of Oral History. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1992. 188 p. 

53. Triandis H. C. Individualism and Collectivism. Boulder: Westview Press, 1995. 259 p. 

54. Wierzbicka A. Understanding Cultures Through Their Key Words. Oxford: Oxford University Press, 1997. 

317 p. 

55. Wundt W. Elemente der Völkerpsychologie: Grundlinien einer psychologischen Entwicklungsges-chichte 

der Menschheit. Leipzig: Kröner, 1912. vii, 523 p. 

56. Wundt W. Volkerpsychologie: Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. 

Leipzig: Engelmann, 1900-1920. 10 Bde. 

57. Zinchenko V.P. Cultural-Historical Psychology and the Activity Theory: The Ontogenesis of Traditional 

Societies. Soviet Psychology. 1994. Vol. 32, No. 2. P. 23 – 45. 

58. Zinchenko V.P. Levels of Consciousness: An Activity Approach. Soviet Psychology. 1989. Vol. 27. No. 3. 

P. 45 – 62. 

59. Zinchenko V.P. The Problem of the Units of Analysis in Psychology. Soviet Psychology. 1985. Vol. 23.No. 

3. P. 7 – 34. 
60. Zinchenko V. The Psychogenesis of Peasant Communities. Cultural Psychology: A Once and Future Disci-

pline (ed.: Cole M.). Cambridge: Harvard University Press, 1996. P. 112 – 135. 
61. Zinchenko W. Die Ontogenese der bäuerlichen Gesellschaft: kulturhistorische Analysis. Psychologische 

Beiträge. 1995. Bd. 37. P. 210 – 229. 
62. Zotov V.V. Ideologeme as a Cultural Code Marker. Journal of Language and Cultural Education. 2020. Vol. 

8. No. 2. P. 45 – 63. 
63. Zotow W. Ideologeme als kulturelle Informationsbilder. Zeitschrift für Slawistik. 2019. Bd. 64. P. 210 – 

225. 
 

Информация об авторе 
 

Реунов Ю.С., кандидат искусствоведения, Центр египтологических исследований Российской академии 

наук 
 

© Реунов Ю.С., 2025 


